
Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          72 

 
Berebut Paling Shaleh: Penguatan Identitas Ulama di 
Era Milenial 
 
Scrambling Most Shaleh: Strengthening the Identity of 
Scholars in the Millennial Era 

 
Abu Bakar, MS  
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 
Jl. Jalan Raya Pekanbaru - Sungai Pagar, Rimba Panjang, Pekanbaru, Riau 
Email: abubakarms01@gmail.com 
Imam Hanafi 
Institute for Southeast Asia Islamic Studies (ISAIS) 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 
Jl. Jalan Raya Pekanbaru - Sungai Pagar, Rimba Panjang, Pekanbaru, Riau 
Email: imam.hanafi@uin-suska.ac.id 

 
Abstrak: Ulama menduduki posisi penting dalam masyarakat Islam. 
Ulama tidak hanya sebagai figur ilmuan yang menguasai dan 
memahami ajaran-ajaran agama, tetapi juga sebagai penggerak, 
motivator dan dinamisator masyarakat ke arah pengembangan dan 
pembangunan umat. Perilaku ulama selalu menjadi teladan dan 
panutan. Ucapan ulama selalu menjadi pegangan dan pedoman. 
Seiring dengan perkembangan teknologi informasi yang mengglobal, 
maka semua orang bisa berbicara sebagai ulama.seakan telah 
meruntuhkan dinding-dinding pembatas dan menjadikannya sebagai 
sekat liberasi informasi. Kondisi ini, telah membawa masyarakat 
muslim Indonesia ke dalam dua tipologi ulama, Pertama, ulama 
selebritis, dan yang kedua, ulama tradisional. 
Kata Kunci: ulama, digitalisasi. 
 
Abstract: Ulama occupy an important position in Islamic society. 
Ulama not only as a figure of scientists who master and understand the 
teachings of religion, but also as a motivator, motivator and 
dynamicator of society towards the development and development of 
the ummah. The behavior of the 'ulama is always an example and role 
model. Ulama's remarks have always been guidance and guidance. 
Along with the development of information technology that globalize, 
then everyone can speak as ulama. As if it had torn down the barriers 
and made it a barrier of information liberation. This condition has 
brought Indonesian Muslim society into two typologies of ulama, First, 
celebrity clerics, and secondly, traditional scholars. 
Key Words: ulama, digitalization. 

KONTEKSTUALITA 
Jurnal Penelitian Sosial dan Keagamaan 
Vol. 34 No. 2, Desember 2017 

p-ISSN: 1979-598X 

e-ISSN: 2548-1770 

mailto:abubakarms01@gmail.com
mailto:imam.hanafi@uin-suska.ac.id


BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          73 
 

A. Pendahuluan 

Adalah Anthony Giddens,1 yang meyakini bahwa modernitas merupakan 

sebuah keharusan yang tidak bisa ditawar-tawar lagi kehadirannya. Desakan 

arus modernitas, menjadi bagian dari perjalanan ruang dan waktu yang mesti 

dilalui oleh semua manusia. Artinya, tidak bisa tidak, kita manusia hanya bisa 

menyesuaikan dan mengikuti perkembangan dan perubahan adanya 

modernitas tersebut. Sehingga, modernitas merupakan gejala yang dapat 

ditemukan dimana saja, baik di negera-negara maju, seperti Eropa Barat dan 

Amerika, tetapi juga berlaku dan dialami oleh negara-negara berkembang 

baik di Asia maupun di Afrika.  

Pesatnya perubahan modernitas tersebut menurut Munir Mukhan 

dilatarbelakangi oleh adanya revolusi ekonomi, politik dan filosofis 

renaisance dan aufklarung abad ke 16, yang merupakan berakar dari 

ideologi: (1) bebas dari agama (gereja) dan; (2) fisika ditempatkan sebagai 

paradigma humaniora (kemanusian).2 Sementara bagi Akbar Ahmed, 

modernitas ditandai dengan keperpercayaan yang sangat tinggi pada sains.3   

Arus perkembangan modernitas itu, menggiring kita pada hingar-

bingar kecanggihan teknologi informasi yang berkembang begitu pesat. 

Beberapa ahli menyebut era ini dengan istilah new wave technology, yakni 

sebuah teknologi yang dapat menghubungkan antar individu dan kelompok. 

Salah satu media yang disebut new wave technology adalah internet, sebuah 

gerbang yang mudah diakses menuju jagad raya konten, yaitu cyberspace.4 

Teknologi informasi ini, telah memberikan kemudahan bagi aktivitas 

manusia. Misalnya aktivitas komunkasi, baik pengiriman maupun 

penerimaan pesan dan informasi telah bisa dilakukan dengan berbagai 

macam media teknologi. Diantara bentuk dari teknologi informasi adalah 

media sosial, wiki, blog, dan jejaring sosial.  

Menurut data Internet World State, angka pengguna teknologi informasi 

(facebook) di Indonesia setiap tahun selalu bertambah. Tahun 2000, jumlah 

pengguna internet masih berada pada angka 1 persen dari total populasi 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          74 

penduduk Indonesia, atau berkisar 2 juta orang. Namun pada Maret 2017, 

masyarakat pengguna fasilitas dunia maya ini telah mencapai 50,4 persen 

atau sekitar 132,7 juta orang.ahkan statista.com meramalkan pada tahun 

2021 pengguna internet di Indonesia akan mencapai 144,2 juta orang. Dari 

jumlah pengguna internet di atas, 129,2 juta memiliki akun media sosial yang 

aktif dan pengguna internet rata-rata menghabiskan waktu sekitar 3, jam per 

hari untuk konsumsi internet melalui telepon selular.5 

Fenomena ini, telah menggeser cara berkomunikasi manusia, dari 

komunikasi di dunia nyata menjadi komunikasi di dunia maya. Bahkan 

eksistensi seseorang juga diukur dengan kepemilikannya akan akun di 

jejaring sosial.6 Adanya jejaring sosial facebook ini sangat berdampak pada 

kehidupan sosial, yakni hubungan antara orang perorang tidak ada lagi jarak 

dan berlangsung secara terbuka.7 Pada aras ini, orang berkomunikasi hanya 

hanya melalui aneka simbol yang berupa huruf dan angka. 

Selain itu, media sosial tersebut kini bukan lagi sebagai sarana 

komunikasi dan interaksi, dan menjadi sarana untuk eksis melainkan juga 

sebagai sarana bisnis online, berbagi ide, menyebarkan informasi, bahkan 

efektif digunakan untuk berbagai praktik penipuan, intimidasi, fitnah, 

provokasi kebencian, dan sejenisnya. Singkatnya, media sosial kini dapat 

digunakan untuk tujuan apa pun dan sulit dibendung.  

Dalam konteks relasi beragama, fenomena ini melahirkan peluang yang 

begitu besar bagi siapa saja untuk menyampaikan ujaran-ujaran yang 

disukainya. Salah satu konten media sosial yang belakangan menarik 

perhatian publik adalah konten ujaran kebencian (hate speech). Semua media 

sosial bisa menjadi sarana yang efektif bagi penggunanya, untuk 

menyampaikan pesan-pesan kebaikan yang bernilai ibadah maupun tidak. 

Sehingga sangat sulit untuk melakukan identifikasi siapa yang 

menyampaiakan. Seorang anak kecil sekalipun bisa menyampaikan petuah-

petuah kebaikan. Hal ini disebabkan oleh kenyataan bahwa dalam dunia 

maya, relasi yang terbangun adalah relasi yang bersifat horizontal, bukan 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          75 
 

vertikal. Semua orang menjadi setara. Media sosial pada ahirnya juga 

dijadikan sebagai pertarungan wacana. Berbagai wacana bisa 

dikampanyekan dengan masif. Isu khilafah, penerapan syariah Islam, saling 

mengkafirkan, dan lainnya menghiasi media sosial. Konstruksi pewacanaan 

yang terkandung di dalam pernyataan yang mendefinisikan Indonesia 

sebagai negara kafir, jahiliyah, murtad, thoghut, begitu mudah dicari di dunia 

maya. Ujaran-ujaran kebencian terhadap tokoh-tokoh sekaliber Gus Mus, KH. 

Ma’ruf Amin, Quraish Shihab, Syafi’i Ma’arif, tidak sulit dijumpai di media 

sosial. 

Perang berbagai wacana antar kelompok satu dengan kelompok yang 

berseberangan, semakin meneguhkan proses identifikasi pemikiran dan 

kelompok sebagai bagian dari ekslusi dari perang wacana tersebut. Ekslusi 

berfungsi mengkelompokkan dan mengklasifikan wacana tandingan. 

Mengekslusi pemikiran dan kelompok yang bersebrangan dengan 

menghasilkan wacana perlawanan dan ujaran kebencian diantaranya wacana 

tentang bahaya Islam moderat dan Islam Nusantara, Syiah bukan Islam, 

perlawanan terhadap negara dan demokrasi, dan kampanye intoleransi dan 

kekerasan. 

Tulisan ini, mengikuti pandangan Foucault, yang menyatakan bahwa 

kekuasaan dapat dilanggengkan melalui bahasa. Bahwa teks yang 

termediakan ke publik dianggap mampu menjaga hegemoni itu agar tetap 

lestari. Bahasa menjadi alat menjaga kekuasaan atau malah bisa menjadi 

penguasa itu sendiri. Teks-teks perlawanan diproduksi dan didistribusikan 

secara massif melalui media sosial yang efektif. Meskipun antara elit dengan 

engikut, antara ulama dengan pengikutnya tidak bertemu, wacana yang 

diproduksi elit komunitas tetap terjaga, diyakini dan diikuti. 

B. Pembahasan  

Ulama dan Problem ”Kekuasaan”  

Secara kebahasaan, kata ulama berasal dari kata kata alim, yang 

berarti orang yang berilmu atau yang berpengetahuan. Jika kata alim 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          76 

disempurnakan dengan isim fail (kata kerja dari kata alima), maka ia berarti 

telah berilmu atau telah mengetahui. Oleh sebab itu, Ulama berarti orang-

orang yang berilmu atau orang-orang yang mengetahui.8 

Secara lebih spesifik, Sayyid Quttub menjelaskan makna Ulama adalah 

orang-orang yang memikirkan dan memahami kitab al-Qur’an.9 Sementara 

Hasan al-Bashri menyatakan bahwa ulama adalah orang yang takut kepada 

Allah yang tidak nampak, dan senang kepada yang disenangi Allah, serta 

meninggalkan apa-apa yang dibenci oleh Allah.10 Dawam Rahardjo 

memberikan indikasi bahwa ulama memiliki ciri-ciri sebagai berikut; 1). 

Sebagai pengemban tradisi agama; 2). Orang yang paham secara hukum 

Islam; dan 3). Sebagai pelaksana hukum fiqih.11 

Sehingga secara sosologis, penyebutan term keulamaan pada diri 

seseorang bukan melalui suatu proses formal, tetapi melalui pengakuan 

setelah melalui proses panjang dalam masyarakat itu sendiri dimana unsur-

unsur keulamaan pada seseorang berupa integritas, kualitas keilmuan dan 

kredibilitas kesalehan moral dan tanggung jawab sosialnya dibuktikan. 

Keulamaan seseorang tidak akan termanifestasi secara riil jika tidak 

dibarengi dengan penampakan sifat-sifat pribadi yang pantas mereka 

miliki.12 

Dalam konteks lndonesia, ulama juga mempunyai sebutan yang 

berbeda pada setiap daerah seperti; Kyai (Jawa),13 Ajengan (Sunda), Tengku  

(Aceh), Syeikh (Sumatera Utara/Tapanuli) dan Tuan Guru (Nusa Tenggara 

dan Kalimantan). 

Kehadiran ulama di Indonesia, beriring serta dengan proses 

penyebaran Islam itu sendiri. Transformasi nilai keagamaan secara massif 

dilakukan oleh para ulama ini, terutama di lembaga-lembaga pendidikan 

tradisional seperti pesantren.14 Lebih-lebih telah terbukti secara historis 

bahwa secara ekstensif, terdapat keterkaitan antara umat Islam di Indonesia 

dengan para ’ulama di Jazirah Arab seperti Mekah dan Madinah, belakangan 

Kairo.15 Hubungan keagamaan yang sudah sedemikian established di antara 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          77 
 

kedua komunitas Muslim ini pada gilirannya menciptakan sebuah iklim 

intellectual exchanges yang relatif dinamis dan dialektis antar mereka. 

Daratan Jazirah Arab selanjutnya dikenal sebagai oase subur yang 

memproduksi karya-karya intelektual ke-Islaman yang dikonsumsi oleh 

masyarakat Muslim di Indonesia. Proses transmisi epistemologis ini 

berlangsung melalui beragam cara, baik langsung maupun tidak langsung, 

mulai dari diseminasi hasil karya-karya intelektual ’ulama Timur Tengah di 

banyak lembaga pesantren maupun pengiriman generasi muda Islam yang 

ingin memperdalam ilmu agamanya ke negara-negara di wilayah ini.16 

Namun demikian, proses transmisi tersebut, masih dikeluhkan oleh 

Cak Nur ketika berada di masjid KBRI Islamabad. Di sana Cak Nur 

mengeluhkan bahwa ulama sekarang tidak berani menembus batas keilmuan 

yang pernah dicapai ulama-ulama terdahulu.17 Para Ulama tersebut 

cenderung mengembangkan metode hafalan terhadap beberapa hal yang 

sudah terdapat dalam teks-teks karya para pemikir sebelumnya. 

Persoalannya adalah ketika tradisi tersebut berlangsung secara turun-

temurun dari generasi ke generasi. Sehingga tidak aneh jika kemudian kita 

sulit menemukan seorang ulama yang berhasil menelurkan magnum opus 

(karya agung) yang mampu menandingi ulama-ulama besar sekaliber imam 

al-Bukhari, Muslim, Ibn Taimiyyah, ataupun seperti seorang pemikir-filsuf 

Muhammad Iqbal dari Pakistan. 

Keluhan Cak Nur di atas, barangkali berangkat dari kegagalan 

pendidikan18 agama Islam yang terlalu menitikberatkan pada hal-hal yang 

bersifat formal dan hafalan, bukan pada pemaknaannya atau substansinya. 

Budaya hafalan ini bahkan masih terpelihara di sebagian besar lembaga 

pendidikan Islam di negara-negara Arab sebagai basis ilmu-ilmu keislaman. 

Akibatnya, sampai saat ini mereka (baca: para alumninya) masih menghadapi 

problem metodologi dalam pembelajaran agama Islam. Pola transformasi 

nilai di lembaga-lembaga pendidikan Islam, lebih mengedepankan nuansa 

fiqhiyah (Fiqh Oriented atau Fiqh Minded) yang berorietasi pada benar-salah, 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          78 

pahala-dosa. Demikan juga pada pengajaran yang bersifat informal, para 

ulama lebih menekankan metode “menakut-nakuti” jamaahnya dengan 

berbagai dimensi siksa kubur dan pedihnya adzab api neraka. Setelah itu 

ummat “dimanjakan” dengan “iming-iming” pahala yang besar dengan segala 

hitungan dan kelipatannya. Proses pendidikan Agama Islam, terlalu berusaha 

untuk “mendramatisir” kelipatan pahala ibadah-ibadah ritual; ramadhan, 

berumrah pada bulan ramadhan, kelipatan pahala orang yang bersedeqah 

dan berzakat. Sehingga, peserta didik sedikit banyak dipengaruhi paradigma 

pahalaisme dan ketakutan yang semu.19 

Sejatinya, ulama menduduki posisi penting dalam masyarakat Islam. 

Ulama tidak hanya sebagai figur ilmuan yang menguasai dan memahami 

ajaran-ajaran agama, tetapi juga sebagai penggerak, motivator dan 

dinamisator masyarakat ke arah pengembangan dan pembangunan umat. 

Perilaku ulama selalu menjadi teladan dan panutan. Ucapan ulama selalu 

menjadi pegangan dan pedoman. Ulama adalah pelita umat dan memiliki 

kharisma terhormat dalam masyarakat. Penerimaan atau penolakan 

masyarakat terhadap suatu gagasan, konsep atau program, banyak 

dipengaruhi oleh ulama. 

Hal ini, sebagaimana yang disebutkan oleh Cak Nur bahwa; 

Tugas mulia lain daripada para ulama ialah menjaga akhlaq 

masyarakat. Pengetahuan dan pendalaman tentang ajaran 

agama yang dimilikinya memungkinkan para ulama bertindak 

selaku kekuatan moral. Dan jika kita kaji dengan teliti 

ketentuan al-Qur’ân tentang mereka yang mendalami agama, 

kita dapatkan antara lain tugas mereka selaku pemberi 

peringatan kepada masyarakat agar mereka tetap bertaqwa 

kepada Allah dengan menjalankan perintah-perintah-Nya dan 

menjauhi larangan-larangan-Nya. Kesemuanya itu berujung 

kepada pelaksanaan budi pekerti luhur atau al-akhlaq al-

karîmah, kehidupan etis dan bermoral.20 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          79 
 

Peran ulama bukan hanya pada aspek ibadah mahdhah, memberikan 

fatwa atau berdoa saja, tetapi juga mencakup berbagai bidang politik, 

ekonomi, sosial, budaya, pendidikan, dan sebagainya, sesuai dengan 

komprehensifitas ajaran Islam itu sendiri. Membatasi peran ulama pada 

persoalan agama, fatwa dan akhlak saja, merupakan kekeliruan besar, karena 

hal itu dipandang sebagai a historis, sebab dalam sejarah peran ulama sangat 

luas. Kualitas dan kapasitas keilmuan yang dimiliki para ulama telah 

mendorong mereka untuk aktif membimbing masyarakat dalam menjalani 

kehidupan sehari-hari. Modal keilmuan dan integritas diri menjadikan ulama 

sebagai tokoh sentral yang sampai saat ini paling bisa dipercaya.21 

Sehingga tidak heran jika kemudian, Hiroko Horikoshi, berpendapat 

bahwa ulama mempunyai dua peran, yaitu memikirkan nasib rakyatnya, dan 

sebagai penanggung jawab dalam pengajaran ilmu-ilmu agama dan 

melestarikan praktek-praktek ortodoksi keagamaan para penganutnya.22 

Peran yang terahir ini, agaknya menjadi problem tersendiri dalam sejarah 

ulama. Misalnya, penguatan terhadap semangat fanatisme bisa terjaga 

bahkan melembaga. Lebih-lebih lagi jika ulama kemudian berkerjasama 

dengan penguasa, untuk melegalkan semangat fanatisme tersebut. Kisah 

yang terjadi pada masa Abbasiyah, pada masa Al-Ma'mun yang 

memberlakukan kebijakan mihnah terhadap ulama yang tidak sehaluan 

dengan faham kemakhlukan Al-Qur'an yang dipegangi doktrin Mu'tazilah,23 

menjadi bagian penting dari tesis Hiroko di atas. Di Indonesia lembaga fatwa 

MUI yang mengharamkan paham sekularisme, liberalisme, dan pluralisme, 

serta ahmadiyah juga menjadi contoh dari peran sentral ulama dalam 

kapasitasnya sebagai pelestari dari praktik-praktik keagamaan. 

Banyak kasus-kasus lain yang menjadi kegagalam peran ulama. Hal ini 

yang menjadi kegelisahan Cak Nur, ketika melihat problem tersebut. Dalam 

hal ini, Cak Nur pernah menulis ; 

... Yang amat penting, dan hampir-hampir setara dengan 

suatu peringatan, ialah bahwa kelebihan ulama kepada 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          80 

orang awam terletak pada adanya ilmu mereka, bukan pada 

adanya wewenang suci, kekuasaan keruhanian atau 

keagamaan, semacam “otoritas ekslesiastik” (ecclesiastical 

authorithy).24 

Kegelisahan Cak Nur tersebut, menjadi wajar jika kemudian ulama –

dengan fatwanya- justru tidak memberikan dampak mashlahah bagi 

kepentingan manusia. Ini tentu sangat membahayakan bagi kelangsungan 

keberagamaan umat manusia. Karena sesungguhnya, ghayah maqsudah 

(tujuan puncak) dari sebuah pensyariatan hukum adalah untuk mewujudkan 

kemashlahatan manusia yang tercermin dari hikmah yang dikandungnya.25 

Modernitas dan Problem Identitas 

Ketika kita bicara modernitas, maka pembahasan tentang globalisasi menjadi 

penting untuk dibahas. Sebab, modernitas mengehendaki globalisasi. 

Terdapat beberapa teori yang mendiskusikan tentang persoalan globalisasi 

yang mengiringi modernitas, dan identitas, makna dan pengaruhnya 

terhadap masyarakat. Roland Robertson mengatakan bahwa globalisasi 

adalah "the compression of the world and the intensification of consciousness of 

the world as a whole".26 Globalisasi membuat dunia menjadi tempat yang 

tunggal dan menghilangkan otonomi aktor, dan segala sesuatu yang berada 

dalam pusaran globalisasi dibatasi untuk memposisikan diri dan 

mendefinisikan identitasnya.27 

Sementara John Tomlinson menjelaskan bahwa : “... the globalization 

of mundane experience may make a stable sense of “local” cultural identity 

(including national identity) increasingly difficult to maintain, as our daily lives 

become more and more interwoven with, and penetrated by, influences and 

experiences that have their origins far away”.28 Globalisasi telah mengubah 

pola koneksi antara identitas dengan tempat geografis, yang semula saling 

berkaitan, namun kemudian berubah melalui penyebaran kebudayaan yang 

berbeda-beda, mobilisasi orang dari satu tempat ke tempat lain, serta 

mekanisme pasar yang memudarkan kebudayaan local, yang pada akhirnya 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          81 
 

dapat mengubah identitas individu. Meskipun demikian, globalisasi 

mempunyai kekuatan yang sangat penting dalam menumbuhkan identitas 

kultural.29 

Manuel Castells mengatakan bahwa kehidupan saat ini dibentuk oleh 

kecenderungan konflik antara globalisasi dan identitas.30 Globalisasi 

menciptakan apa yang disebut “the widespread surge of powerful expressions 

of collective identity that challenge globalization”.31 Sementara Giddens 

mendefinisikan globalisasi sebagai “the intensification of worldwide social 

relations which link distant localities in such a way that local happenings are 

shaped by events occurring many miles away and vice versa”. Konsep Giddens 

mengenai time-space distanciation menjelaskan bahwa interaksi dan relasi 

sosial di dunia pada hari ini tidak tergantung pada kehadiran fisik dalam 

lokasi tertentu, sejak teknologi memfasilitasi dan membuat relasi serta 

interaksi di dunia tidak lagi tergantung pada kehadiran fisik dalam lokasi 

tertentu dan membuat hubungan yang semakin erat antara “...orang lain yang 

‘tidak hadir’, walaupun yang secara lokasi berjauhan pada situasi apappun”32 

Dalam  Modernity and Self Identity:Self and Society in The Late of 

Modern Age, Giddens menjelaskan bahwa modernitas adalah suatu tatanan 

post-tradisional. Beberapa konsep quesional yang berkaitan dengan hal 

tersebut adalah “bagaimana seharusnya saya hidup?”. “pakaian apa yang 

harus dikenakan?”, “apa yang harus dimakan?”, dan yang paling penting 

adalah “bagaimana memaknainya?”. Itu semua adalah pertanyaan-

pertanyaan yang dalam proses perkembangan identitas diri, merupakan 

pertanyaan yang harus dijawab dan diputuskan dalam kehidupan sehari-hari 

tentang bagaimana berperilaku di dunia modern.33 

Masyarakat post-tradisional adalah masyarakat yang 

mempertanyakan nilai-nilai dan sudut pandang tradisional; “Apa yang harus 

dilakukan? Bagaimana seharusnya bertindak? Harus menjadi apa? 

Pertanyaan-pertanyaan tersebut merupakan hal yang penting bagi setiap 

orang yang hidup dalam situasi modern.34 Dengan kata lain, masyarakat post-



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          82 

tradisional adalah masyarakat yang mengalami “ketidakpastian yang 

diciptakan” sebagai konsekuensi dari modernitas. Situasi ini merujuk pada 

ketidakpastian yang dialami manusia dalam kehidupan sehari-hari sebagai 

akibat dari perkembangan ilmu pengetahuan serta intervensi manusia 

terhadap kehidupan sosial dan alam –terutama melalui kemajuan teknologi 

komunikasi-sehingga menciptakan masyarakat kosmopolitan yang 

terhubung satu  sama lain (globalizing cosmopolitan society) dan pada 

akhirnya menyebabkan tradisi yang sebelumnya menjadi pegangan di 

masyarakat menjadi terbuka untuk dipertanyakan.35 

Lalu ketika globalisasi menghilangkan nilai-nilai tradisional, maka 

identitas ”..has to be created and recreated on a more active basis than 

before”.36 Pada tahap inilah muncul yang disebut oleh Giddens sebagai 

fundamentalisme, yakni ketika individu mencari atau menciptakan ulang 

tradisi lain sekaligus meneguhkan identitas diri mereka di tengah pusaran 

globalisasi. Kelompok fundamentalis menurut Giddens berkeinginan untuk 

kembali kepada teks-teks suci dan membacanya secara literal dan berupaya 

menerapkan doktrin tersebut dalam kehidupan sosial, politik dan ekonomi. 

Identitas merupakan entitas dinamis sebagai hasil dari negosiasi akar 

budaya lama dan sekarang, dari dialektika antar etnik, ras dan bangsa. 

Mercer, sebagaimana dikutip  oleh Chris Wedon, menyatakan bahwa 

identitas seringkali menjadi isu krusial ketika sudah berada diambang krisis, 

ketika identitas yang diasumsikan pasti dan stabil digantikan oleh keraguan 

dan ketidakpastian.37 Hal ini logis karena ketidakpastian (uncertainty) selalu 

membuat orang berusaha mencari identitas baru dan hidup dalam 

ketidakpastian tersebut. Dan ketidakpastian itu pada dasarnya disebabkan 

oleh unsur unsur pembentuk identitas yang beragam dan tidak semata 

berasal dari satu aspek budaya, terutama di era pasca kolonial dan global di 

mana orang orang berbeda ras dan etnik berhubungan. Wedon lebih jauh 

menegaskan bahwa identitas dibentuk secara sosial, kultural dan juga 

institusional.38  



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          83 
 

Secara sosial konstruksi identitas dipengaruhi oleh relasi antar 

manusia. Stuart Hall menegaskan bahwa identitas terbentuk melalui formasi 

diskursif dan hubungan dengan orang lain.39 Konstruksi diri (the self) 

membutuhkan eksistensi Sang Lain’ (the other). Secara kultural 

pembentukan identitas berkaitan dengan akar dan dinamika budaya; 

sedangkan secara institusional identitas seringkali dikonstruksi atas 

formalisasi institusi tertentu seperti negara yang memberikan atribut 

(identitas) penciri pada warganya.  

Manusia Indonesia, tidak terkecuali diantaranya para ulama, yang 

terlibat langsung dalam proses globalisasi, tidak bisa tidak juga akan 

bersentuhan dengan problem identitas ini. Sesara sosiologis, mereka akan 

mengkontruksi dirinya pada kelompok-kelompok yang memiliki “identitas” 

yang sama dengan mereka. 

Proses identifikasi yang dilakukan diantaranya adalah dengan 

mengkontruks dirinya dalam berbagai bentuk simbol. Misalnya aspek 

pertukaran dari transaksi-transaksi ekonomi keagamaan, terutama saat 

simbol keimanan digunakan untuk memasarkan produk-produk yang 

dikaitkan dengan Islam. Adanya akses kesejahteraan yang semakin baik di 

kalangan komunitas muslim, perjumpaannya dengan berbagai perkakas 

modernitas, seperti teknologi baru dalam berkomunikasi dan mengakses 

informasi (cybermedia online) menciptakan konstruksi dan ekspresi 

keberagamaan yang unik dan menarik pula untuk diamati. 

Bahkan tidak jarang, masing-masing ulama membuat jaringan dalam 

dunia maya dengan pengikutnya. Jika dimasa lalu, untuk mencari fatwa orang 

harus mencari jawaban pada para ulama. Dan atau juga menunggu siklus 

lima tahunan organisasi keagamaan, saat melangsungkan muktamar seperti 

yang dilakukan oleh NU dan Muhammadiyah dalam memutuskan perkara 

hukum dari fenomena yang berkembang di masyarakat, yang hasilnya 

dihimpun pula kedalam penerbitan cetak. 

 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          84 

 

 

Digitalisasi dan Gejala Puritanisme Ulama 

Dalam dunia digital, tidak sulit untuk melakukan pelacakan atas 

fenomena di atas. Diantara gejala yang menarik dalam proses tersebut adalah 

adanya peningkatan kegairahan dalam beragama. Seringkali kita disuguhkan 

oleh motivasi-motivasi untuk beragama. Namun disisi lain, kita juga disuguhi 

oleh ujaran-ujaran pengkafiran antar kelompok yang berbeda. Gejala ini, 

sesungguhnya tidak saja dilatarbelakangi oleh ketidakfahaman mereka 

tentang agama, melainkan juga adanya kemudahan dalam memperoleh 

informasi tentang agama di dunia maya. 

Hal ini sebagaimana yang disebut oleh  Ernest Gellner yang 

menyebutkan bahwa sesungguhnya kota yang modern, telah menyediakan 

basis yang tepat bagi gerakan keagamaan puritan, karena kekakuan 

(skriptualisme) dalam faham keagamaan membutuhkan kemampuan melek 

huruf.40  

Dalam masyarakat kota, penyebaran penguatan gerakan keagamaan 

semakin memperoleh tempat. Sebab dalam masyarakat kota memiliki karena 

tingkat pendidikan yang tinggi. Tingkat pendidikan yang memadai, akan 

memudahkan masyarakat kota dalam memperoleh informasi-informasi 

keagamaan yang kuat pula. Selain itu, dalam masyarakat kota yang modern, 

akan mudah beradaptasi dengan masyarakat urban yang menganut pola  

hubungan transaksional, birokratis dan rasional. 

Meskipun secara sosiologis, fenomena meningkatnya gairah keagamaan 

puritan tersebut bisa juga dianalisa melalui tiga kerangka. Pertama, pasca 

tumbangnya orde baru di tahun 1998, yang diringi oleh menjamurnya 

organisasi-organisasi keagaman, telah melahirkan gairah keagamaan di 

negeri ini. Kedua, arus globalisasi yang menghendaki adanya perubahan-

perubahan social, berdampak pada tradisi dan identitas diri individu. 

Individu yang berada dalam pusaran globalisasi mengalami kegamangan, 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          85 
 

kecemasan dan ketidakamanan yang membuat mereka mencari cara untuk 

mengatasi situasi tersebut, yang dalam hal ini adalah prinsip-prinsip 

keagamaan yang ketat dan murni yang ditawarkan oleh organisasi Islam 

puritan. Ketiga, strategi yang digunakan organisasi Islam puritan dalam 

menjalankan dakwahnya mampu menjawab kebutuhan utama masyarakat. 

Dalam sekala yang lebih luas, gagasan tentang puritanisme beragama 

dalam Islam, didasarkan pada munculnya gerakan kaum Wahhabi di Arab 

Saudi yang  terinspirasi dari pemikiran Muhammad ibn  Abd al  Wahhab 

(w.1206 H/1792 M). Dengan slogan bid’ah, gerakan ini sangat aktif 

menyerang kelompok-kelompok lain yang berbeda dengan mereka, lebih-

lebih pada perilaku umat Islam yang menurut mereka tidak mencerminkan 

nilai Islam. 

Wacana kembali ke Al Quran dan Hadits secara murni serta penerapan 

nilai-nilai Islam dalam berbagai aspek kehidupan menjadi tema pokok dalam 

gerakan Islam di Indonesia maupun global. Dalam berbagai literatur, 

fenomena tersebut ditandai dengan munculnya berbagai kelompok yang 

mengusung tema Islam dengan bermacam sebutan seperti puritanisme, 

revivalisme, fundamentalisme, Islam politik, dan sebagainya.  

Melalui beberapa tahapan dan diwakili oleh munculnya berbagai 

gerakan atau kelompok, fenomena kebangkitan Islam global memiliki benang 

merah yaitu ketika  dihadapkan pada perubahan sosial yang terjadi di 

masyarakat global. Menurut Ira M Lapidus, gerakan Islam kontemporer 

merupakan respon sekaligus reaksi terhadap kondisi-kondisi modernitas, -

sentralisasi kekuasaan negara atau perkembangan  ekonomi kapital serta 

kemajuan teknologi-di mana penekanan pada nilai-nilai keislaman bukanlah 

cara untuk kembali ke masa lalu tetapi sebaliknya usaha untuk mengatasi 

persoalan sosial kontemporer dengan cara peneguhan kembali pada nilai-

nilai prinsip dalam Islam.41 

Sementara Robert D. Lee melihat bahwa gerakan purifikasi muncul 

bukan semata karena aspek doktrinal Islam tetapi dipengaruhi oleh faktor 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          86 

sosio-politik umat Islam di mana kebutuhan penemuan kembali Islam di 

negara-negara ketiga merupakan jawaban atas kegagalan 

developmentalisme, liberalisme dan modernism, di mana kalangan yang 

menolak ketiga isme tersebut berusaha untuk melawan dengan berpegang 

pada konsep keotentikan atau kemurnian.42  

Dalam konteks Indonesia, puritanisme terkait erat dengan tarik-

menarik antara upaya untuk mengembalikan kemurnian ajaran Islam dengan 

pihak yang bersikap akomodatif terhadap budaya lokal. Sebagai wilayah 

dengan keragaman dan kekayaan budaya, maka Islam dianut oleh 

masyarakat Indonesia dengan beragam ekspresi, terutama pemahaman dan 

praktek Islam yang akomodatif terhadap budaya lokal. 

Sebagai dampak dari gerakan itu. Pertama, ialah bahwa sumber ajaran 

Islam, al-Qur’an dan Sunnah, menjadi objek garapan yang sangat penting 

untuk dikembalikan sebagai rujukan utama dalam kehidupan beragama. Ini 

berarti bahwa kehidupan beragama semakin dekat menuju ke arah 

“established Islam” dari pada “popular Islam”. Kedua, ialah bahwa semangat 

kebebasan individual untuk memanfaatkan akal pikiran dengan segala 

konsekuensinya menjadi semakin tinggi. Hal ini mutlak diperlukan bagi 

usaha dinamisasi ajaran Islam. Kebebasan individual untuk memahami 

ajaran Islam itu sebenarnya adalah inti dari ijtihad, sebagai lawan dari 

taqlid.43 

Dalam era digital dan global saat ini, gerakan purifikasi tersebut juga 

memberikan pengaruh yang cukup berarti dalam merosotnya otoritas ulama. 

Kebebasan individual untuk berijtihad menyebabkan hilangnya kendala 

psikologis maupun teologis untuk menggali secara bebas sumber-sumber 

ajaran Islam. Menurut Jinan, Merosotnya otoritas ulama itu tampak dalam 

gejala-gejala sebagai berikut: (1) Sekalipun terus bertumbuhnya ilmuwan 

dalam berbagai bidang ilmu, termasuk agama, ada kesan bahwa ulama dalam 

pengertian tradisional di kalangan gerakan puritan semakin langka. Jika ada 

keluhan langkanya kyai di kalangan gerakan puritan, sebenarnya itu 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          87 
 

merupakan konsekuensi dari kebebasan individual tersebut di atas. 

Tampaknya masyarakat puritan terlalu mahal untuk memberikan gelar kyai 

kepada ilmuwan agama di kalangan mereka sendiri; (2) ikatan antara tokoh 

agama dan massa menjadi longgar dan lebih bersifat impersonal-rasional. 

Dengan kata lain, hubungan antar mereka lebih bersifat kontraktual dan 

demokratis.44 

Pertarungan Ideologis; Antara yang Ingklusif dan yang Eksklusif 

Diera digital saat ini juga, terdapat dua wajah atau ekspresi ulama Islam 

di Indonesia; Pertama, para ulama yang cenderung menampilkan sisi yang 

intoleran dan tidak ramah (uncivil islam) terhadap perbedaan, kurang santun 

dalam menyelesaikan persoalan-persoalan keragaman di Negeri ini. 

Sebagaimana yang tampak pada peristiwa konflik antar agama di Ambon 

Maluku serta konflik antar sesama komunitas muslim dalam satu agama yang 

memiliki perbedaan soal tafsir aliran, sebagaimana kekerasan yang menimpa 

jamaah Ahmadiyah dan pengikut Syi’ah. Kedua, para ulama islam yang saling 

bertegur sapa, saling bernegoisasi dan beradaptasi dengan modernitas di 

tengah pendulum globalisasi teknologi media informasi yang sangat akrab 

dengan kehidupan keseharian komunitas atau seorang muslim saat ini. 

Kecendrungan tersebut, kemudian menjadi media bagi para penikmat 

dunia digital, untuk saling mendukung dan mencela kepada yang lainnya, 

yang berbeda. Bagi mereka, kecocokan ide dan pemahaman atas tafsir sang 

ulama tentang sesuatu, menjadi ukuran untuk “saling percaya” diantara 

mereka. Hal ini didasarkan pada asumsi bahwa munculnya sikap saling 

percaya setidaknya dilandasi oleh kebaikan yang dimilikinya, integritas, serta 

kompetensi atau kemampuan yang dimiliki orang tersebut.45 Orang akan 

menaruh kepercayaan kepada ulama tertentu, yang dianggap memiliki 

kemampuan, keterampilan, atau pengalaman di bidang tertentu.  

Menurut Rakhmat kepercayaan (trust) menjadi faktor yang sangat 

berpengaruh dalam komunikasi interpersonal. Kepercayaan ini dapat 

memberikan dampak yang signifikan karena dapat membuka saluran 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          88 

komunikasi, serta memberikan peluang bagi seorang penyampai pesan untuk 

menyampaikan maksudnya dan orang lain dapat menerima pesan tersebut. 

Ketika saluran komunikasi mulai terbuka maka relasi interpersonal akan 

berkembang dengan baik hingga mengarah pada relasi yang akrab.46 

Hal yang serupa dikemukakan oleh Tompkins, bahwa untuk 

melanjutkan hubungan atau tetap dalam komunikasi khusunya komunikasi 

lewat dunia maya ataupun internet yang terus berkelanjutan, maka 

seseorang ataupun masyarakat membutuhkan minimal keberanian untuk 

mengembangkan kepercayaan relasional dalam hubungan komunikasi yang 

akan mereka bangun dalam interaksi mereka di dunia maya.47 

Dari sini, lalu dunia digital akan mengalami apa yang disebut oleh 

Nadirsyah Hosen sebagai “anarkhi informasi”. Semua umat Islam dapat 

berinteraksi satu sama lain dalam mengakses dan mendistribusikan infomasi 

mengenai Islam ke seluruh dunia. Adanya E-fatwa (fatwa elektronik) yang 

disediakan oleh para sarjana agama secara online memberikan akses pada 

kalangan Muslim di Indonesia mengenai beragam pendapat ihwal Islam dan 

penafsiran-penafsirannya yang berbeda dan beragam Masing-masing orang 

mempunyai hak akses yang sama, memperoleh informasi yang sama, dan 

yang paling berbahaya adalah siapa saja bisa menampilkan diri sebagai 

pemilik otoritas, membuat keputusan-keputusan dan mengeluarkan fatwa.   

Jika para para kiai, mujtahid, ulama, imam ingin mempengaruhi cara 

berfikir atau mind set publik islam, ingin otoritas keulamaanya terjaga, maka 

ia harus memperkuat bahasa melalui media. Teks yang termediakan ke 

publik, dianggap mampu menjaga hegemoni itu agar tetap lestari. Bahasa 

bisa menjadi alat untuk menjaga kekuasaan atau malah bisa menjadi 

penguasa itu sendiri.  

Dalam teori strukturasinnya Antony Giddens, sosial media bisa saja 

mengubur otoritas keulamaan seseorang, namun juga bisa mengangkat 

popularitas untuk  memperkuat otoritasnya bila mampu menggunakan dan 

mengkosntruksinya 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          89 
 

kedalam pencitraan dirinya secara cerdas. Bahkan dapat mengkapitalisasi 

melalui efek pencitraan bahasa. Sebagaimana yang dilakukana beberapa 

ustadz selebritis, seperti Ustazd Yusuf Mansur, Ustadz (alm) Uje, panggilan 

Jeffry al-Buchori, Arifin Ilham dan AaGym. 

Berbeda dengan para ulama yang tidak memiliki basis sosial media 

yang kuat, seperti para ulama yang berada di Pesantren atau di pedesaan, 

justru semakin tergeser oleh kapitalisasi bahasa para ulama modern. Pada 

ulama tradisional, masih mengenal barokah dan kualat, sebagai pranata 

social yang menciptakan ketaatan dan penghormatan masyarakat terhadap 

kepemimpinan sang ulama. Ketokohan sang ulama didasari oleh kemampuan 

pengetahuan agama yang luas, ketakwaan, keimanan yang mendalam, serta 

sikap dan akhlaknya yang mulia. 

Sebagai pemimpin agama, ulama juga mengikuti sifat kepemimpinan 

Nabi Muhammad SAW. Ada empat sifat yang dipegang teguh Nabi 

Muhammad SAW dalam menjalankan kepemimpinannya, yaitu: shiddiq 

(jujur), tablîgh (transparan, toleran, menyampaikan yang benar dan salah), 

amânah (bertanggung jawab), dan fathânah (cerdas).48  

Menurut Horikoshi, kekuatan ulama yang seperti ini, berakar pada (1) 

kredibilitas moral dan (2) kepemimpinan mempertahankan pranata sosial 

yang diinginkan.49 Kalau kekuatan ulama berakar pada kredibilitas moral, 

selama ulama itu dianggap masyarakat memiliki moral yang baik, maka 

ulama itu tetap akan menjadi tokoh yang berpengaruh besar dalam 

masyarakat. Begitu pula selama doktrin dan klaim tentang kepatuhan kepada 

ulama itu masih kuat ditengah masyarakat, maka kultur ketaatan terhadap 

ulama akan tetap tumbuh subur. Apalagi ayat yang selalu digunakan untuk 

menjaga pranata ini adalah al-‘ulamâ’ waratsat al-anbiyâ’ (ulama adalah 

pewaris para nabi). 

Justru yang menarik adalah adanya polarisasi model yang 

dikembangkan oleh para ulama tersebut, yaitu ulama milenial dan ulama 

tradisional. Para ulama model pertama di atas, lebih memiliki kecendrungan 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          90 

untuk kembali pada al-Qur’an dan Sunnah. Meyakini bahwa doktrin Islam 

sebagai satu-satunya alternatif bagi kebangkitan Islam dan manusia. Mereka 

biasanya dikenal sangat commited pada aspek religius budaya Islam. Bagi 

mereka, Islam telah mencakup segala aspek kehidupan sehingga tidak 

memerlukan segala teori dan metode dari luar, apalagi Barat. Garapan 

utamanya adalah menghidupkan kembali Islam sebagai agama, budaya 

sekaligus peradaban, dengan menyerukan untuk kembali pada sumber asli 

(al-Qur’an dan Sunnah) dan mempraktekkan ajaran Islam sebagaimana yang 

dilakukan Rasul dan Khulafa’ al-Rasyidin. Tradisi dan Sunnah Rasul harus 

dihidupkan kembali dalam kehidupan modern sebagai bentuk kebangkitan 

Islam.50 

Ulama model ini, selalu mengajak umat Islam untuk berupaya 

memanfaatkan instrumen modernitas, khususnya di tengah hadirnya 

teknologi komunikasi dan informasi, transportasi dan lainnya untuk 

mengekpresikan keberislaman di ruang  publik sebagai bagian dari upaya 

meningkatkan motivasi religiusitas atau keimanan.51 

Contoh lain adalah fenomena sebelum dan sesudah Pilkada Jakarta, 

terutama pada kasus “aksi bela Islam 212”. Kelompok-kelompok seperti 

Front Pembela Islam (FPI), Forum Umat Islam (FUI), Hizbut Tahrir Indonesia 

(HTI), Gerakan Bela Negara, Majelis Mujahidin Indonesia, Partai Gerindra, 

Badan Kerjasama Pesantren Indonesia, Pimpinan Al Irsyad, dan Gerakan 

Indonesia Beradab, menggunakan media sosial sebagai ruang publik dalam 

mengukur keimanan atau religiusitas.52 

Kedua, tipikal ulama yang memiliki basis tradisional, baik diperkotaan 

maupun di pedesaan. Mereka berupaya mendasarkan prinsip keadilan Nabi 

Muhammad SAW, Dengan prinsip toleransi, para ulaam model ini, seringkali 

berpikir moderat dan mudah menerima perbedaan pendapat, keyakinan, 

bahkan agama. Prinisip egalitarianisme dan kebersamaan membuat 

pesantren duduk sejajar dengan masyarakat sehingga terjalin komunikasi 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          91 
 

dan hubungan yang akrab. Dengan prinsip persatuan, para ulama dapat 

menjadi proteksi bagi berkembangnya disintegrasi bangsa.  

Ulama model ini, lebih cenderung menyandarkan diri sebagai 

penggerak utama dalam penyebaran agama Islam di Nusantara. Karena 

dianggap sebagai penggerak pemikiran serta pendekatan yang dilakukan 

oleh merekalah, maka Islam telah berkembang di Nusantara. Di samping itu, 

ulama juga memahami psikologi masyarakat, sehingga kehadiran agama 

dalam tradisi dan budaya masyarakat setempat tidak dianggap sebagai 

musuh yang menakutkan, tetapi hadir dalam keramahan dan dapat diterima 

oleh mereka. 

Namun demikian, kedua tipologi ulama saat ini, memiliki kesamaan 

visi, yaitu menjaga moral masyarakat. Inilah yang merupakan inti pewarisan 

para ulama dari tugas suci para nabi. Sebab para nabi, seperti ditegaskan oleh 

Nabi kita, Muhammad s.a.w., dalam sebuah Hadîts yang amat terkenal, 

bertugas antara lain untuk menyempurnakan budi pekerti luhur. Seorang 

ulama yang mengabaikan tugas suci ini berarti melanggar kehormatan 

mereka sebagai pewaris para nabi. Dalam perbendaharaan literatur klasik 

Islam terdapat istilah ‘ulamâ’ al-sû’ (baca: ‘ulamâ’-u-ssû’, yakni, “ulama 

kebusukan”), sebagai sebutan untuk para ulama yang tidak lagi 

memperdulikan moral dan etika masyarakat tetapi tenggelam dalam vested 

interest mereka sendiri yang biasanya terkait dengan para penguasa (al-

umarâ’) yang zalim.  

Dalam kasus ini, dapat kita melihat dua posisi ulama yang berada 

dalam dua kutub yang berbeda. Pada satu sisi ulama merupakan alat 

legitimasi kekuasaan, yaitu menggunakan kekuatan bahasa dan komoditas 

melalui sosial media, dan pihak lain ulama ada yang tidak memanfaatkan 

media sosial sebagai jejaring komunikasi dengan umatnya. Problem lebih 

menarik lagi justru, para ulama digital atau milenial, lebih suka menghakimi 

kelompok muslim lain yang sesat dan menyesatkan. Kurang responsif 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          92 

terhadap isu-isu toleransi dan pluralitas. Sementara ulama yang lainnya lebih 

responsif  terhadap isu-isu toleransi dan pluralisme.  

C. Penutup 

Media sosial, selain memiliki dampak baik bagi kehidupan sosial, jika 

dimanfaatkan untuk menghancurkan tatanan sosial yang sudah ada akan 

berdampak besar terhadap kehidupan manusia. Ujaran kebencian akhir-

akhir ini berujung pada tindak intimidasi dan kekerasan, pernyataan 

pendapat yang dijamin Undang-Undang belum dilakukan dengan 

bertanggung jawab. Tulisan ini akan mengkaji bagaimana respons  

pemerintah terhadap pelaku intimidasi dan kekerasan, serta pentingnya 

peran masyarakat menjaga ketertiban sosial.  

Oleh karena itu, penting sekali peran Ulama yang memiliki visi 

pencerahan (enlighment), membebaskan ummat dari keterbelengguan 

(kejumudan) berfikir luas, optimisme dan paradigma etos kerja. Namun 

kebanyakan ulama lebih mengedepankan paradigma Fiqhiyah, yaitu 

kelipatan pahala dan sejenisnya, pahala sholat mana yang lebih besar atau 

ibadah mana yang lebih banyak “memproduksi pahala.” Kondisi ini 

menjadikan ummat menjalankan agama pada bentuk fiqhnya saja. Padahal 

prilaku terbentuk dari hasil pemahaman terhadap nilai ketauhidan, 

keyakinan terhadap “sesuatu” yang serba “Maha”.  

Saat seorang ayah bangga terhadap anaknya yang hafal dan lancar 

membaca doa makan hanya dalam bentuk formal bacaan, anak tidak 

diberikan pemahaman pada siapa pemberi rezki makanan yang sedang 

disantapnya. Saat orang tua bangga anaknya hafal doa tidur, tanpa dibarengi 

pemberian pemahaman sikap kepasrahan terhadap kekuasaan Allah SWT 

yang dapat menghidupkan dan mencabut nyawa kita setiap saat. Saat 

anaknya disuruh bersedekah hanya difahamkan bahwa pahala yang 

didapatkan akan berlipat ganda, bukan pada pemahaman bahwa 

sesungguhnya uang yang kita punya pada hakikatnya bukan milik kita. 

Akumulasi dari sistem ini terciptalah generasi yang materialistis, sombong, 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          93 
 

angkuh. Sebab sesungguhnya sikap dermawan, tidak sombong hanya bisa 

ditanamkan dengan pemahaman yang utuh terhadap ketauhidan bahwa 

hanya Allahlah yang maha kaya dan berkuasa atas tiap sesuatu.  

Kondisi dan sikap peserta didik ini, didukung oleh fakta atau 

fenomena yang cenderung kepada krisis moral atau akhlaq ; terjadinya 

tawuran siswa antar sekolah, hubungan seks diluar nikah, dan seterusnya. 

Hal ini, disebabkan oleh model pembelajaran agama Islam yang tidak 

menonjolkan pada penanaman rasa cinta dan kasih sayang, toleransi, 

respectasi, dan lainnya. Wallahu a’lam bi showab 

 

Catatan:  
                                                 

1 Anthony Giddens, The Consequences of Modernity, (California: Stanford 
University Press, 1990), hlm. 39 

2 Abdul Munir Mulkhan, Spritualitas Lingkungan dan Moral Kenabian, dalam 
Kritik Sosial, dalam Wacana Pembangunan. Editor. Moh. Mahfud MD Dkk. 
(Yogyakarta: UII-Pres 1999), hlm. 315   

3 Akbar Ahmed, Posmoderisme, Bahaya dan Harapan Bagi Islam. (Bandung: 
Mizan, 1996), hlm. 315 

4 Mc. Quail, Teori Komunikasi Massa, (Jakarta: Salemba, 2011), hlm. 118 
5 Thanon Aria Dewangga, Media Sosial, Hoax, dan Runtuhnya Trust dalam 

http://setkab.go.id/media-sosial-hoax-dan-runtuhnya-trust/ 
6 Agustina Zubair, Fenomena Facebook: Keterlibatan Teknologi Komunikasi 

dalam Perkembangan Komunikasi Manusia, dalam Jurnal ASPIKOM, vol. 1:1, (Juli, 
2010), hlm. 6 

7 Ibid 
8 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta : Yayasan Penyelenggara 

Penerjemah Penafsir Al-Qur;an, 1973), h. 278. 
9 Sayyid Qutb. Fi Dzilalil Qur’an, (Beirut : Ihyan al-Turats al-Arabi, 1967), h. 

698. 
10 Dikutip dari Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Jilid VIII, (Beirut : Dar al-Fikr, 

1974), h. 127 
11 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur’an, (Jakarta : Paramadina, 1996), h. 

684 
12 M. Dawam Rahardjo, Intelektual Integensia dan Perilaku Politik Bangsa 

Risalah Cendikiawan Muslim, (Bandung : Mizan, 1993), h. 196 
13 Menurut Zamakhsyari Dhofier, istilah Kyai dalam masyarakat jawa tidak 

diperuntukkan pada orang yang ahli dalam agama Islam an sich, melainkan juga 
sebagai gelar kehormatan bagi barang-barang yang dianggap keramat. Misalnya 
Kyai Garuda Kencana, dipakai untuk sebutan Kereta Emasa yang ada di Keraton 
Yogyakarta. Juga gelar kehormatan untuk orang-orang tua pada umumnya. Lihat 
Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, (Jakarta : LP3ES, 1985), h. 55. Lihat juga 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          94 

                                                                                                                                      
penjelasan Manfred Ziemek dalam bukunya, Pesantren dalam Perubahan Sosial, 
(Jakarta: P3M, 1986), h. 131 

14 M. Atho Mudzhar, "In the Making of Islamic Studies in Indonesia (In Search 
for a Qiblah)," makalah disampaikan dalam seminar internasional Islam in Indonesia: 
Intellectualization and Social Transformation, di Jakarta 23-24 November 2000, h. 1. 

15 Azyumardi Azra, Jaringan Intelektual Ulama Nusantara, (Bandung: Mizan, 
1994). 

16 Mona Abaza, Indonesian Students in Cairo, (Paris: EHESS, 1994). 
17Ahmad Fatoni, “Mendongkrak Pamor Pendidikan Islam” Sriwijaya Pos, Rabu,  

05 Mei 2004. 
18 Menurut Nurcholis Majid, membicarakan pendidikan melibatkan banyak hal 

yang harus direnungkan, sebab pendidikan meliputi keseluruhan tingkah laku 
manusia yang dilakukan demi memperoleh kesinambungan, pertahanan dan 
pengingkatan hidup. Dalam bahasa agama, demi memperoleh ridla atau perkenan 
Allah. Lihat Pengantarnya “Pendidikan, Langkah Strategis Mempersiapkan SDM 
Berkualitas” dalam Indra Djati, Menuju Masyarakat Belajar Menggagas Paradigma 
Pendidikan, (Jakarta: Paramadina, 2001), hlm. xi. Demikian pula, Zakiah Darajat, 
seperti dikutip Jalaluddin, menulis bahwa pendidikan merupakan bagian yang tidak 
dapat dipisahkan dari hidup dan kehidupan manusia. John Dewey menyatakan, 
bahwa pendidikan sebagai salah satu kebutuhan, fungsi sosial, sebagai bimbingan, 
sarana pertumbuhan yang mempersiapkan dan membukakan serta membentuk 
disiplin hidup. Lihat. Jalaluddin, Teologi Pendidikan, (Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Persada, 2001), hlm. 65. Bahkan bukan hanya itu, pendidikan dalam sepanjang sejarah 
acapkali bukan hanya sebagai upaya penyadaran murni terhadap masyarakat, 
tetapi, pendidikan juga dijadikan sebagai alat untuk kepentingan kekuasaan. 
Pendidikn yang dibangun demi dan hanya untuk menciptakan kelanggengan 
kekuasaan. Kerajaan-kerajaan Tarumanagara, Sriwijaya, dan Majapahit untuk 
menjaga kelanggengan dan keagungan negara teokrasi memompakan pendidikan-
pendidikan akhlak dan keagamaan di dalamnya. Lihat. Francis Wahono, Kapitalisme 
Pendidikan Antara Kompetisi dan Keadilan (Yogyakarta: Insist Press, 2001), hlm. 15 

19 Lihat Munir Mulkhan, Satu Tuhan Seribu Tafsir, (Yogyakarta : Kanisius, 
2007) 

20 Nurcholish Madjid, Kedudukan dan Peran Ulama Dalam Islam, Makalah 
untuk Klub Kajian Agama PARAMADINA Jakarta, 23 Mei 1997, h. 7 

21 Ulama pada awal sejarahnya, bukan saja terpisah dari khalifah, tetapi juga 
kadang tampil sebagai sosok pengontrol kekuasaan dan penjaga hati nurani umat, 
dan tidak jarang pula, pada kasus-kasus paling ekstrim, membuat hadirnya suatu 
kelompok oposisi, bila melihat praktik-praktik khalifah yang dipandang 
menyimpang. lni bersamaan dengan kemerosotan kekuasaan yang bersumbu pada 
ikatan keagamaan menjadi ikatan kesukuan. lihat Aswab Mahasin, “Keterkaitan dan 
hubungan Umara dan Ulama dalam Islam”, dalam Budhy Munawwar Rahman (ed.), 
Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 1994), 
h. 606 

22 Hiroko Horikoshi, Kyai dan Perubahan Sosial, (Jakarta : Perhimpunan 
Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 1983), h. 114 

23 Ibn Hanbal, seorang ulama ortodok yang berpegang teguh kepada artiliteral 
ayat dan hadis, adalah diantara ulama yang terkena kebijakan mihnah ini, ia diadili 
dan dipaksa untuk meyakini bahwa Al-Qur'an itu makhluk,  akan tetapi ia tetap 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          95 
 

                                                                                                                                      
berpegang teguh pada aqidahnya yang berkeyakinan bahwa  Al-Qur'an itu kalam 
Allah dan Qadim. Akibatnya bisa di duga Ibn Hanbal disiksa dengan di cambuk dan 
dipenjarakan hingga penguasa berikutnya, mengganti Al-Ma'mun melepaskan Ibn 
Hanbal. lihat Richard W.Buliet, The Patricians of Nishapur, (Cambridge: Harvard 
University Press, 1972), h. 66 

24 Nurcholish Madjid, “Tentang Ulama dan Keulamaan dan Ketokohan K. H. Ali 
Yafie sebagai Cerin Keulamaan Sejati Masa Kini”, dalam K. H. Ali Yafie, Jati Diri 
Tempaan Fiqh, (Jakarta : FKMPASS, 2001), h. viii 

25 Yusuf Al-Qaradhawi, Fatawa Mu’ashirah, (Beirut : Dar al-Ma’rifah, 1988), h. 
26 

26 Roland Robertson, Globalization: Social Theory and Global Culture, (London, 
Sage, 1992), h. 8 

27 Ibid, 29 
28 John Tomlison, Localization and Culture, Cambridge: 1999, Polity Press, hal. 

113 
29 John Tomlison, Globalization and cultural identity, Held D dan Mc Grew, A, 

“The Global Transformations Reader”, Oxford: 2003, Polity Press, hal 269-277. 
30 Manuel Castells, The Power of Identity Malden. MA: 1997, Blackwell, hal. 1 
31 Ibid  
32 Anthony Giddens, The Consequences of Modernity. (Cambridge: Polity Press, 

1990), h. 18 
33 Anthony Giddens, Modernity and Self Identity:Self and Society in The Late of 

Modern Age. (Cambridge: Polity Press, 1991), h. 14 
34 ibid, 70 
35 Chantal Mouffe, On The Political, Thinking in Action. Routledge, 2005, hal. 

242. 
36 Giddens, Runaway World: Bagaimana Globalisasi Merombak Kehidupan Kita, 

terj. Andry KristiawanS. dan Yustina Koen S., Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 
2001 

37 Chris Wedon, Identity and Culture. (New York: Open University Press, 2004), 
hlm. 1 

38 Ibid, hlm. 4 
39 Stuart Hall, “New Ethnicities”, Dalam Black British Cultural Studies: A Reader. 

Editor. Houston A. Barker, Jr., Manthia Diawara and Ruth H. Lindeborg. (Chicago - 
London: The University of Chicago Press,1996), hlm. 4 

40 Ernest Gellner, Muslim Society, (Cambridge: Cambridge University Press, 
1981), h. 147 

41 Ira M. Lapidus, A History Of Islamic Societies, (New York: Camridge 
University Press, 1988). 

42 Robert D. Lee telah menemukan empat model pencarian kemurnian Islam 
kontemporer. Ini tentu merupakan sumbangan yang amat berharga dalam upaya 
melihat wacana Islam autentik. Menurut Lee muara pencarian kemurnian Islam bisa 
dibedakan kedalam empat tipe: filosofis (Iqbal), radikalisme (Quthub), revolusioner 
(Syari’ati) dan rasional-kritis (Arkoun). Robert D. Lee, Mencari Islam Autentik: Dari 
Nalar Puitis Iqbal Hingga Nalar Kritis  Arkoun.  Terj. Ahmad Baiquni. (Bandung: 
Mizan. 1997), h. 2-3 

43 Mutohharun Jinan, “Dilema Gerakan Pemurnian Islam”, dalam Jurnal Ishraqi 
Vol. IV Nomor 1, Januari-Juni 2008. 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          96 

                                                                                                                                      
44 Ibid 
45 Mayer, Davis, & Schoorman, An Integrative Model of Organizational Trust. In 

Academy of Management Review, 20: 1995) h. 709–734 
46 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi komunikasi. Edisi Keduabelas. (Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 2002) 
47 SP. Tompkins, “Truth, Trust, and Telepresence”. In Journal of Mass Media 

Ethics, 18 (3&4), tahun 2003), h. 194–212 
48 Sudarnoto Abdul Hakim, Bunga Rampai Pemikiran Islam Kebangsaan 

(Jakarta: Baitul Muslimin Press, 2008), hlm. 32-33 
49 Hiroko Horikoshi, Kiai dan Perubahan Sosial, ed. Umar Basalim dan Andi 

Muarly Sunrawa, (Jakarta: P3M, 1987), hlm.169 
50 Jubair Situmorang, “Fundamentalisme dalam Islam”, dalam Pemikiran Islam 

Kontemporer di Indonesia, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), hlm. 194 
51 Ini bisa dilihat bagaimana dunia maya, dipenuhi oleh gambar aktivitas-

aktivitas ibadah seseorang. Sedang sholat, sedang haji atau umrah, dan seterusnya. 
52 Misalnya adanya polarisasi yang muncul melalui media sosial seakan-akan 

menempatkan posisi para netizen (pengguna media sosial) jika Anti Ahok dianggap 
sebagai ‘pendukung rasisme yang intoleran’ dan jika mendukung Ahok sebagai 
‘pendukung keragaman (pluralisme) yang sekuler. Bahkan yang mendukung Ahok 
adalah muslim yang munafiq, sementara yang mendukung 212 adalah muslim sejati, 
pembela Islam. Lihat Arie Setyaningrum Pamungkas dan Gita Octaviani, “Aksi Bela 
Islam dan Ruang Publik Muslim: Dari Representasi Daring ke Komunitas Luring” 
dalam Jurnal Pemikiran Sosiologi Volume 4 No. 2 , Agustus 2017. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



BEREBUT PALING SHOLEH 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          97 
 

                                                                                                                                      

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Hadi WM, Tasawuf Yang Tertindas, Kajian Hermeneutik terhadap 
Karya-Karya Hamzah Fansuri”, (Jakarta :  Paramadina, 2001) 

Ahmad Fatoni, “Mendongkrak Pamor Pendidikan Islam” Sriwijaya Pos, Rabu,  
05 Mei 2004. 

Ali Ashraf, Horison Baru Pendidikan Islam, (Jakarta : Pustaka Firdaus. 1996)  
Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Jilid VIII, (Beirut : Dar al-Fikr, 1974) 
Azyumardi Azra, Jaringan Intelektual Ulama Nusantara, (Bandung: Mizan, 

1994). 
Budhy Munawwar Rahman (ed.), Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam 

Sejarah, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 1994) 
______________________, Argumen Islam untuk Sekularisme; Islam Progresif dan 

Perkembangan Diskursusnya, (Jakarta : Grasindo, 2010). 
______________________, Membaca Nurcholish Madjid Islam dan Pluralisme, Edisi 

Digital, (Jakarta : Democracy Project, 2011) 
Fazlur Rahman. “The Qur’anic Consept of God” dalam Islamic Studies, Jilid VI, 

no. 1. 1967,  
Francis Wahono, Kapitalisme Pendidikan Antara Kompetisi dan Keadilan 

(Yogyakarta: Insist Press, 2001) 
Hamka. Filsafat Ketuhanan. (Surabaya : Penerbit Karunia. 1985) 
Harun Nasotion, Islam Rasional : Gagasan dan Pemikiran, (Cet. V; Bandung: 

Mizan, 1998) 
Hiroko Horikoshi, Kyai dan Perubahan Sosial, (Jakarta : Perhimpunan 

Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 1983) 
Imam Chanafie Al-Jauhari. Hermeneutika Islam ; Membangun Peradaban 

Tuhan di Pentas Global, (Yogyakarta : Ittaqa Press. 1999)  
Jalaluddin, Teologi Pendidikan, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2001)  
Juhaya S. Praja, Aliran-Aliran Filsafat dan Etika, (Cet. I; Bogor: Kencana, 2003)  
Komaruddin Hidayat, “Melampaui Nama-Nama Islam dan Postmodenisme” 

dalam edy A. Efendi (ed) Dekonstruksi Mazhab Ciputat. (Bandung : 
Zaman Wacana Mulia. 1999)  

Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta : Yayasan Penyelenggara 
Penerjemah Penafsir Al-Qur;an, 1973) 

Manfred Ziemek dalam bukunya, Pesantren dalam Perubahan Sosial, (Jakarta: 
P3M, 1986) 

Muhammad Surya, “Integrasi Tauhid Ilmu dalam Sistem Pendidikan 
Nasional” dalam Tauhi Ilmu dan Implementasinya dalam Pendidikan. 
(Bandung : Nuansa. 2000) 

Munir Mulkhan, Satu Tuhan Seribu Tafsir, (Yogyakarta : Kanisius, 2007) 
Mona Abaza, Indonesian Students in Cairo, (Paris: EHESS, 1994). 
M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur’an, (Jakarta : Paramadina, 1996) 
M. Dawam Rahardjo, Intelektual Integensia dan Perilaku Politik Bangsa 

Risalah Cendikiawan Muslim, (Bandung : Mizan, 1993) 



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI 

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017          98 

                                                                                                                                      

M. Atho Mudzhar, "In the Making of Islamic Studies in Indonesia (In Search 
for a Qiblah)," makalah disampaikan dalam seminar internasional 
Islam in Indonesia: Intellectualization and Social Transformation, di 
Jakarta 23-24 November 2000 

M. Quraish Shihab. Wawasan al-Qur’an (Bandung : Mizan. 1999) hlm 234. 
Nurcholish Madjid, “Tentang Ulama dan Keulamaan dan Ketokohan K. H. Ali 

Yafie sebagai Cerin Keulamaan Sejati Masa Kini”, dalam K. H. Ali 
Yafie, Jati Diri Tempaan Fiqh, (Jakarta : FKMPASS, 2001), h. viii 

_______________, Kedudukan dan Peran Ulama Dalam Islam, Makalah untuk Klub 
Kajian Agama PARAMADINA Jakarta, 23 Mei 1997,  

_______________, “Pendidikan, Langkah Strategis Mempersiapkan SDM 
Berkualitas” dalam Indra Djati, Menuju Masyarakat Belajar 
Menggagas Paradigma Pendidikan, (Jakarta: Paramadina, 2001) 

Richard W.Buliet, The Patricians of Nishapur, (Cambridge: Harvard University 
Press, 1972) 

Sayyid Qutb. Fi Dzilalil Qur’an, (Beirut : Ihyan al-Turats al-Arabi, 1967). 
Stephen Hirtenstein, Dari Keragaman ke Kesatuan Wujud ; Ajaran dan 

Kehidupan Spritual Syaikh al-Akbar Ibn ‘Arabi, (Jakarta : PT. 
RajaGrafindo Persada, 2001) 

Taufik Abdullah, dkk.,  Ensiklopedi Tematis Islam Asia Tenggara, (Jakarta : 
Ichtiar Baru Van Hoeve, tt) 

Wan Mohd Nor Wan Daud. Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. 
Naquib Al-Attas. (Bandung : Mizan. 2003)  

Yusuf Al-Qaradhawi, Fatawa Mu’ashirah, (Beirut : Dar al-Ma’rifah, 1988) 
Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, (Jakarta : LP3ES, 1985) 


