p-ISSN: 1979-598X
KONTEKSTUALITA o ISSN: 2548.1770

Jurnal Penelitian Sosial dan Keagamaan

Vol. 34 No. 2, Desember 2017

Berebut Paling Shaleh: Penguatan Identitas Ulama di
Era Milenial

Scrambling Most Shaleh: Strengthening the Identity of
Scholars in the Millennial Era

Abu Bakar, MS

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

JL. Jalan Raya Pekanbaru - Sungai Pagar, Rimba Panjang, Pekanbaru, Riau
Email: abubakarms01@gmail.com

Imam Hanafi

Institute for Southeast Asia Islamic Studies (ISAIS)

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

JL. Jalan Raya Pekanbaru - Sungai Pagar, Rimba Panjang, Pekanbaru, Riau
Email: imam.hanafi@uin-suska.ac.id

Abstrak: Ulama menduduki posisi penting dalam masyarakat Islam.
Ulama tidak hanya sebagai figur ilmuan yang menguasai dan
memahami ajaran-ajaran agama, tetapi juga sebagai penggerak,
motivator dan dinamisator masyarakat ke arah pengembangan dan
pembangunan umat. Perilaku ulama selalu menjadi teladan dan
panutan. Ucapan ulama selalu menjadi pegangan dan pedoman.
Seiring dengan perkembangan teknologi informasi yang mengglobal,
maka semua orang bisa berbicara sebagai ulama.seakan telah
meruntuhkan dinding-dinding pembatas dan menjadikannya sebagai
sekat liberasi informasi. Kondisi ini, telah membawa masyarakat
muslim Indonesia ke dalam dua tipologi ulama, Pertama, ulama
selebritis, dan yang kedua, ulama tradisional.

Kata Kunci: ulama, digitalisasi.

Abstract: Ulama occupy an important position in Islamic society.
Ulama not only as a figure of scientists who master and understand the
teachings of religion, but also as a motivator, motivator and
dynamicator of society towards the development and development of
the ummah. The behavior of the 'ulama is always an example and role
model. Ulama's remarks have always been guidance and guidance.
Along with the development of information technology that globalize,
then everyone can speak as ulama. As if it had torn down the barriers
and made it a barrier of information liberation. This condition has
brought Indonesian Muslim society into two typologies of ulama, First,
celebrity clerics, and secondly, traditional scholars.

Key Words: ulama, digitalization.

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 72


mailto:abubakarms01@gmail.com
mailto:imam.hanafi@uin-suska.ac.id

BEREBUT PALING SHOLEH

A. Pendahuluan

Adalah Anthony Giddens,! yang meyakini bahwa modernitas merupakan
sebuah keharusan yang tidak bisa ditawar-tawar lagi kehadirannya. Desakan
arus modernitas, menjadi bagian dari perjalanan ruang dan waktu yang mesti
dilalui oleh semua manusia. Artinya, tidak bisa tidak, kita manusia hanya bisa
menyesuaikan dan mengikuti perkembangan dan perubahan adanya
modernitas tersebut. Sehingga, modernitas merupakan gejala yang dapat
ditemukan dimana saja, baik di negera-negara maju, seperti Eropa Barat dan
Amerika, tetapi juga berlaku dan dialami oleh negara-negara berkembang
baik di Asia maupun di Afrika.

Pesatnya perubahan modernitas tersebut menurut Munir Mukhan
dilatarbelakangi oleh adanya revolusi ekonomi, politik dan filosofis
renaisance dan aufklarung abad ke 16, yang merupakan berakar dari
ideologi: (1) bebas dari agama (gereja) dan; (2) fisika ditempatkan sebagai
paradigma humaniora (kemanusian).? Sementara bagi Akbar Ahmed,
modernitas ditandai dengan keperpercayaan yang sangat tinggi pada sains.3

Arus perkembangan modernitas itu, menggiring kita pada hingar-
bingar kecanggihan teknologi informasi yang berkembang begitu pesat.
Beberapa ahli menyebut era ini dengan istilah new wave technology, yakni
sebuah teknologi yang dapat menghubungkan antar individu dan kelompok.
Salah satu media yang disebut new wave technology adalah internet, sebuah
gerbang yang mudah diakses menuju jagad raya konten, yaitu cyberspace.*
Teknologi informasi ini, telah memberikan kemudahan bagi aktivitas
manusia. Misalnya aktivitas komunkasi, baik pengiriman maupun
penerimaan pesan dan informasi telah bisa dilakukan dengan berbagai
macam media teknologi. Diantara bentuk dari teknologi informasi adalah
media sosial, wiki, blog, dan jejaring sosial.

Menurut data Internet World State, angka pengguna teknologi informasi
(facebook) di Indonesia setiap tahun selalu bertambah. Tahun 2000, jumlah

pengguna internet masih berada pada angka 1 persen dari total populasi

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 73



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

penduduk Indonesia, atau berkisar 2 juta orang. Namun pada Maret 2017,
masyarakat pengguna fasilitas dunia maya ini telah mencapai 50,4 persen
atau sekitar 132,7 juta orang.ahkan statista.com meramalkan pada tahun
2021 pengguna internet di Indonesia akan mencapai 144,2 juta orang. Dari
jumlah pengguna internet di atas, 129,2 juta memiliki akun media sosial yang
aktif dan pengguna internet rata-rata menghabiskan waktu sekitar 3, jam per
hari untuk konsumsi internet melalui telepon selular.5

Fenomena ini, telah menggeser cara berkomunikasi manusia, dari
komunikasi di dunia nyata menjadi komunikasi di dunia maya. Bahkan
eksistensi seseorang juga diukur dengan kepemilikannya akan akun di
jejaring sosial. Adanya jejaring sosial facebook ini sangat berdampak pada
kehidupan sosial, yakni hubungan antara orang perorang tidak ada lagi jarak
dan berlangsung secara terbuka.” Pada aras ini, orang berkomunikasi hanya
hanya melalui aneka simbol yang berupa huruf dan angka.

Selain itu, media sosial tersebut kini bukan lagi sebagai sarana
komunikasi dan interaksi, dan menjadi sarana untuk eksis melainkan juga
sebagai sarana bisnis online, berbagi ide, menyebarkan informasi, bahkan
efektif digunakan untuk berbagai praktik penipuan, intimidasi, fitnah,
provokasi kebencian, dan sejenisnya. Singkatnya, media sosial kini dapat
digunakan untuk tujuan apa pun dan sulit dibendung.

Dalam konteks relasi beragama, fenomena ini melahirkan peluang yang
begitu besar bagi siapa saja untuk menyampaikan ujaran-ujaran yang
disukainya. Salah satu konten media sosial yang belakangan menarik
perhatian publik adalah konten ujaran kebencian (hate speech). Semua media
sosial bisa menjadi sarana yang efektif bagi penggunanya, untuk
menyampaikan pesan-pesan kebaikan yang bernilai ibadah maupun tidak.
Sehingga sangat sulit untuk melakukan identifikasi siapa yang
menyampaiakan. Seorang anak kecil sekalipun bisa menyampaikan petuah-
petuah kebaikan. Hal ini disebabkan oleh kenyataan bahwa dalam dunia

maya, relasi yang terbangun adalah relasi yang bersifat horizontal, bukan

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 74



BEREBUT PALING SHOLEH

vertikal. Semua orang menjadi setara. Media sosial pada ahirnya juga
dijadikan sebagai pertarungan wacana. Berbagai wacana Dbisa
dikampanyekan dengan masif. Isu khilafah, penerapan syariah Islam, saling
mengkafirkan, dan lainnya menghiasi media sosial. Konstruksi pewacanaan
yang terkandung di dalam pernyataan yang mendefinisikan Indonesia
sebagai negara kafir, jahiliyah, murtad, thoghut, begitu mudah dicari di dunia
maya. Ujaran-ujaran kebencian terhadap tokoh-tokoh sekaliber Gus Mus, KH.
Ma'ruf Amin, Quraish Shihab, Syafi'i Ma’arif, tidak sulit dijumpai di media
sosial.

Perang berbagai wacana antar kelompok satu dengan kelompok yang
berseberangan, semakin meneguhkan proses identifikasi pemikiran dan
kelompok sebagai bagian dari ekslusi dari perang wacana tersebut. Ekslusi
berfungsi mengkelompokkan dan mengklasifikan wacana tandingan.
Mengekslusi pemikiran dan kelompok yang bersebrangan dengan
menghasilkan wacana perlawanan dan ujaran kebencian diantaranya wacana
tentang bahaya Islam moderat dan Islam Nusantara, Syiah bukan Islam,
perlawanan terhadap negara dan demokrasi, dan kampanye intoleransi dan
kekerasan.

Tulisan ini, mengikuti pandangan Foucault, yang menyatakan bahwa
kekuasaan dapat dilanggengkan melalui bahasa. Bahwa teks yang
termediakan ke publik dianggap mampu menjaga hegemoni itu agar tetap
lestari. Bahasa menjadi alat menjaga kekuasaan atau malah bisa menjadi
penguasa itu sendiri. Teks-teks perlawanan diproduksi dan didistribusikan
secara massif melalui media sosial yang efektif. Meskipun antara elit dengan
engikut, antara ulama dengan pengikutnya tidak bertemu, wacana yang

diproduksi elit komunitas tetap terjaga, diyakini dan diikuti.

B. Pembahasan
Ulama dan Problem "Kekuasaan”
Secara kebahasaan, kata ulama berasal dari kata kata alim, yang

berarti orang yang berilmu atau yang berpengetahuan. Jika kata alim

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 75



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

disempurnakan dengan isim fail (kata kerja dari kata alima), maka ia berarti
telah berilmu atau telah mengetahui. Oleh sebab itu, Ulama berarti orang-
orang yang berilmu atau orang-orang yang mengetahui.®

Secara lebih spesifik, Sayyid Quttub menjelaskan makna Ulama adalah
orang-orang yang memikirkan dan memahami kitab al-Qur’an.® Sementara
Hasan al-Bashri menyatakan bahwa ulama adalah orang yang takut kepada
Allah yang tidak nampak, dan senang kepada yang disenangi Allah, serta
meninggalkan apa-apa yang dibenci oleh Allah.1® Dawam Rahardjo
memberikan indikasi bahwa ulama memiliki ciri-ciri sebagai berikut; 1).
Sebagai pengemban tradisi agama; 2). Orang yang paham secara hukum
I[slam; dan 3). Sebagai pelaksana hukum figih.11

Sehingga secara sosologis, penyebutan term keulamaan pada diri
seseorang bukan melalui suatu proses formal, tetapi melalui pengakuan
setelah melalui proses panjang dalam masyarakat itu sendiri dimana unsur-
unsur keulamaan pada seseorang berupa integritas, kualitas keilmuan dan
kredibilitas kesalehan moral dan tanggung jawab sosialnya dibuktikan.
Keulamaan seseorang tidak akan termanifestasi secara riil jika tidak
dibarengi dengan penampakan sifat-sifat pribadi yang pantas mereka
miliki.12

Dalam konteks Indonesia, ulama juga mempunyai sebutan yang
berbeda pada setiap daerah seperti; Kyai (Jawa),13 Ajengan (Sunda), Tengku
(Aceh), Syeikh (Sumatera Utara/Tapanuli) dan Tuan Guru (Nusa Tenggara
dan Kalimantan).

Kehadiran ulama di Indonesia, beriring serta dengan proses
penyebaran Islam itu sendiri. Transformasi nilai keagamaan secara massif
dilakukan oleh para ulama ini, terutama di lembaga-lembaga pendidikan
tradisional seperti pesantren.l* Lebih-lebih telah terbukti secara historis
bahwa secara ekstensif, terdapat keterkaitan antara umat Islam di Indonesia
dengan para 'ulama di Jazirah Arab seperti Mekah dan Madinah, belakangan

Kairo.!> Hubungan keagamaan yang sudah sedemikian established di antara

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 76



BEREBUT PALING SHOLEH

kedua komunitas Muslim ini pada gilirannya menciptakan sebuah iklim
intellectual exchanges yang relatif dinamis dan dialektis antar mereka.
Daratan Jazirah Arab selanjutnya dikenal sebagai oase subur yang
memproduksi karya-karya intelektual ke-Islaman yang dikonsumsi oleh
masyarakat Muslim di Indonesia. Proses transmisi epistemologis ini
berlangsung melalui beragam cara, baik langsung maupun tidak langsung,
mulai dari diseminasi hasil karya-karya intelektual 'ulama Timur Tengah di
banyak lembaga pesantren maupun pengiriman generasi muda Islam yang
ingin memperdalam ilmu agamanya ke negara-negara di wilayah ini.16

Namun demikian, proses transmisi tersebut, masih dikeluhkan oleh
Cak Nur ketika berada di masjid KBRI Islamabad. Di sana Cak Nur
mengeluhkan bahwa ulama sekarang tidak berani menembus batas keilmuan
yang pernah dicapai ulama-ulama terdahulu.l” Para Ulama tersebut
cenderung mengembangkan metode hafalan terhadap beberapa hal yang
sudah terdapat dalam teks-teks karya para pemikir sebelumnya.
Persoalannya adalah ketika tradisi tersebut berlangsung secara turun-
temurun dari generasi ke generasi. Sehingga tidak aneh jika kemudian kita
sulit menemukan seorang ulama yang berhasil menelurkan magnum opus
(karya agung) yang mampu menandingi ulama-ulama besar sekaliber imam
al-Bukhari, Muslim, Ibn Taimiyyah, ataupun seperti seorang pemikir-filsuf
Muhammad Iqbal dari Pakistan.

Keluhan Cak Nur di atas, barangkali berangkat dari kegagalan
pendidikan!8 agama Islam yang terlalu menitikberatkan pada hal-hal yang
bersifat formal dan hafalan, bukan pada pemaknaannya atau substansinya.
Budaya hafalan ini bahkan masih terpelihara di sebagian besar lembaga
pendidikan Islam di negara-negara Arab sebagai basis ilmu-ilmu keislaman.
Akibatnya, sampai saat ini mereka (baca: para alumninya) masih menghadapi
problem metodologi dalam pembelajaran agama Islam. Pola transformasi
nilai di lembaga-lembaga pendidikan Islam, lebih mengedepankan nuansa

fighiyah (Figh Oriented atau Figh Minded) yang berorietasi pada benar-salah,

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 77



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

pahala-dosa. Demikan juga pada pengajaran yang bersifat informal, para
ulama lebih menekankan metode “menakut-nakuti” jamaahnya dengan
berbagai dimensi siksa kubur dan pedihnya adzab api neraka. Setelah itu
ummat “dimanjakan” dengan “iming-iming” pahala yang besar dengan segala
hitungan dan kelipatannya. Proses pendidikan Agama Islam, terlalu berusaha
untuk “mendramatisir” kelipatan pahala ibadah-ibadah ritual; ramadhan,
berumrah pada bulan ramadhan, kelipatan pahala orang yang bersedeqah
dan berzakat. Sehingga, peserta didik sedikit banyak dipengaruhi paradigma
pahalaisme dan ketakutan yang semu.1?

Sejatinya, ulama menduduki posisi penting dalam masyarakat Islam.
Ulama tidak hanya sebagai figur ilmuan yang menguasai dan memahami
ajaran-ajaran agama, tetapi juga sebagai penggerak, motivator dan
dinamisator masyarakat ke arah pengembangan dan pembangunan umat.
Perilaku ulama selalu menjadi teladan dan panutan. Ucapan ulama selalu
menjadi pegangan dan pedoman. Ulama adalah pelita umat dan memiliki
kharisma terhormat dalam masyarakat. Penerimaan atau penolakan
masyarakat terhadap suatu gagasan, konsep atau program, banyak
dipengaruhi oleh ulama.

Hal ini, sebagaimana yang disebutkan oleh Cak Nur bahwa;

Tugas mulia lain daripada para ulama ialah menjaga akhlaq

masyarakat. Pengetahuan dan pendalaman tentang ajaran

agama yang dimilikinya memungkinkan para ulama bertindak

selaku kekuatan moral. Dan jika kita kaji dengan teliti

ketentuan al-Qur’an tentang mereka yang mendalami agama,

kita dapatkan antara lain tugas mereka selaku pemberi

peringatan kepada masyarakat agar mereka tetap bertaqwa

kepada Allah dengan menjalankan perintah-perintah-Nya dan

menjauhi larangan-larangan-Nya. Kesemuanya itu berujung

kepada pelaksanaan budi pekerti luhur atau al-akhlaq al-

karimah, kehidupan etis dan bermoral.2°

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 78



BEREBUT PALING SHOLEH

Peran ulama bukan hanya pada aspek ibadah mahdhah, memberikan
fatwa atau berdoa saja, tetapi juga mencakup berbagai bidang politik,
ekonomi, sosial, budaya, pendidikan, dan sebagainya, sesuai dengan
komprehensifitas ajaran Islam itu sendiri. Membatasi peran ulama pada
persoalan agama, fatwa dan akhlak saja, merupakan kekeliruan besar, karena
hal itu dipandang sebagai a historis, sebab dalam sejarah peran ulama sangat
luas. Kualitas dan kapasitas keilmuan yang dimiliki para ulama telah
mendorong mereka untuk aktif membimbing masyarakat dalam menjalani
kehidupan sehari-hari. Modal keilmuan dan integritas diri menjadikan ulama
sebagai tokoh sentral yang sampai saat ini paling bisa dipercaya.2!

Sehingga tidak heran jika kemudian, Hiroko Horikoshi, berpendapat
bahwa ulama mempunyai dua peran, yaitu memikirkan nasib rakyatnya, dan
sebagai penanggung jawab dalam pengajaran ilmu-ilmu agama dan
melestarikan praktek-praktek ortodoksi keagamaan para penganutnya.2?
Peran yang terahir ini, agaknya menjadi problem tersendiri dalam sejarah
ulama. Misalnya, penguatan terhadap semangat fanatisme bisa terjaga
bahkan melembaga. Lebih-lebih lagi jika ulama kemudian berkerjasama
dengan penguasa, untuk melegalkan semangat fanatisme tersebut. Kisah
yang terjadi pada masa Abbasiyah, pada masa Al-Ma'mun yang
memberlakukan kebijakan mihnah terhadap ulama yang tidak sehaluan
dengan faham kemakhlukan Al-Qur'an yang dipegangi doktrin Mu'tazilah,?3
menjadi bagian penting dari tesis Hiroko di atas. Di Indonesia lembaga fatwa
MUI yang mengharamkan paham sekularisme, liberalisme, dan pluralisme,
serta ahmadiyah juga menjadi contoh dari peran sentral ulama dalam
kapasitasnya sebagai pelestari dari praktik-praktik keagamaan.

Banyak kasus-kasus lain yang menjadi kegagalam peran ulama. Hal ini
yang menjadi kegelisahan Cak Nur, ketika melihat problem tersebut. Dalam
hal ini, Cak Nur pernah menulis ;

.. Yang amat penting, dan hampir-hampir setara dengan

suatu peringatan, ialah bahwa kelebihan ulama kepada

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 79



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

orang awam terletak pada adanya ilmu mereka, bukan pada

adanya wewenang suci, kekuasaan keruhanian atau

keagamaan, semacam “otoritas ekslesiastik” (ecclesiastical

authorithy).z4

Kegelisahan Cak Nur tersebut, menjadi wajar jika kemudian ulama -
dengan fatwanya- justru tidak memberikan dampak mashlahah bagi
kepentingan manusia. Ini tentu sangat membahayakan bagi kelangsungan
keberagamaan umat manusia. Karena sesungguhnya, ghayah magqsudah
(tujuan puncak) dari sebuah pensyariatan hukum adalah untuk mewujudkan

kemashlahatan manusia yang tercermin dari hikmah yang dikandungnya.25

Modernitas dan Problem Identitas

Ketika kita bicara modernitas, maka pembahasan tentang globalisasi menjadi
penting untuk dibahas. Sebab, modernitas mengehendaki globalisasi.
Terdapat beberapa teori yang mendiskusikan tentang persoalan globalisasi
yang mengiringi modernitas, dan identitas, makna dan pengaruhnya
terhadap masyarakat. Roland Robertson mengatakan bahwa globalisasi
adalah "the compression of the world and the intensification of consciousness of
the world as a whole".26 Globalisasi membuat dunia menjadi tempat yang
tunggal dan menghilangkan otonomi aktor, dan segala sesuatu yang berada
dalam pusaran globalisasi dibatasi untuk memposisikan diri dan
mendefinisikan identitasnya.2”

Sementara John Tomlinson menjelaskan bahwa : “... the globalization
of mundane experience may make a stable sense of “local” cultural identity
(including national identity) increasingly difficult to maintain, as our daily lives
become more and more interwoven with, and penetrated by, influences and
experiences that have their origins far away”.28 Globalisasi telah mengubah
pola koneksi antara identitas dengan tempat geografis, yang semula saling
berkaitan, namun kemudian berubah melalui penyebaran kebudayaan yang
berbeda-beda, mobilisasi orang dari satu tempat ke tempat lain, serta

mekanisme pasar yang memudarkan kebudayaan local, yang pada akhirnya

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 80



BEREBUT PALING SHOLEH

dapat mengubah identitas individu. Meskipun demikian, globalisasi
mempunyai kekuatan yang sangat penting dalam menumbuhkan identitas
kultural.2?

Manuel Castells mengatakan bahwa kehidupan saat ini dibentuk oleh
kecenderungan konflik antara globalisasi dan identitas.3? Globalisasi
menciptakan apa yang disebut “the widespread surge of powerful expressions
of collective identity that challenge globalization”.31 Sementara Giddens
mendefinisikan globalisasi sebagai “the intensification of worldwide social
relations which link distant localities in such a way that local happenings are
shaped by events occurring many miles away and vice versa”. Konsep Giddens
mengenai time-space distanciation menjelaskan bahwa interaksi dan relasi
sosial di dunia pada hari ini tidak tergantung pada kehadiran fisik dalam
lokasi tertentu, sejak teknologi memfasilitasi dan membuat relasi serta
interaksi di dunia tidak lagi tergantung pada kehadiran fisik dalam lokasi
tertentu dan membuat hubungan yang semakin erat antara “...orang lain yang
‘tidak hadir’, walaupun yang secara lokasi berjauhan pada situasi apappun”32

Dalam Modernity and Self Identity:Self and Society in The Late of
Modern Age, Giddens menjelaskan bahwa modernitas adalah suatu tatanan
post-tradisional. Beberapa konsep quesional yang berkaitan dengan hal
tersebut adalah “bagaimana seharusnya saya hidup?”. “pakaian apa yang
harus dikenakan?”, “apa yang harus dimakan?”, dan yang paling penting
adalah “bagaimana memaknainya?”. Itu semua adalah pertanyaan-
pertanyaan yang dalam proses perkembangan identitas diri, merupakan
pertanyaan yang harus dijawab dan diputuskan dalam kehidupan sehari-hari
tentang bagaimana berperilaku di dunia modern.33

Masyarakat post-tradisional adalah masyarakat yang
mempertanyakan nilai-nilai dan sudut pandang tradisional; “Apa yang harus
dilakukan? Bagaimana seharusnya bertindak? Harus menjadi apa?
Pertanyaan-pertanyaan tersebut merupakan hal yang penting bagi setiap

orang yang hidup dalam situasi modern.34 Dengan kata lain, masyarakat post-

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 81



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

tradisional adalah masyarakat yang mengalami “ketidakpastian yang
diciptakan” sebagai konsekuensi dari modernitas. Situasi ini merujuk pada
ketidakpastian yang dialami manusia dalam kehidupan sehari-hari sebagai
akibat dari perkembangan ilmu pengetahuan serta intervensi manusia
terhadap kehidupan sosial dan alam -terutama melalui kemajuan teknologi
komunikasi-sehingga menciptakan masyarakat kosmopolitan yang
terhubung satu sama lain (globalizing cosmopolitan society) dan pada
akhirnya menyebabkan tradisi yang sebelumnya menjadi pegangan di
masyarakat menjadi terbuka untuk dipertanyakan.35
Lalu ketika globalisasi menghilangkan nilai-nilai tradisional, maka
identitas "..has to be created and recreated on a more active basis than
before”.3¢ Pada tahap inilah muncul yang disebut oleh Giddens sebagai
fundamentalisme, yakni ketika individu mencari atau menciptakan ulang
tradisi lain sekaligus meneguhkan identitas diri mereka di tengah pusaran
globalisasi. Kelompok fundamentalis menurut Giddens berkeinginan untuk
kembali kepada teks-teks suci dan membacanya secara literal dan berupaya
menerapkan doktrin tersebut dalam kehidupan sosial, politik dan ekonomi.
Identitas merupakan entitas dinamis sebagai hasil dari negosiasi akar
budaya lama dan sekarang, dari dialektika antar etnik, ras dan bangsa.
Mercer, sebagaimana dikutip oleh Chris Wedon, menyatakan bahwa
identitas seringkali menjadi isu krusial ketika sudah berada diambang krisis,
ketika identitas yang diasumsikan pasti dan stabil digantikan oleh keraguan
dan ketidakpastian.3” Hal ini logis karena ketidakpastian (uncertainty) selalu
membuat orang berusaha mencari identitas baru dan hidup dalam
ketidakpastian tersebut. Dan ketidakpastian itu pada dasarnya disebabkan
oleh unsur unsur pembentuk identitas yang beragam dan tidak semata
berasal dari satu aspek budaya, terutama di era pasca kolonial dan global di
mana orang orang berbeda ras dan etnik berhubungan. Wedon lebih jauh
menegaskan bahwa identitas dibentuk secara sosial, kultural dan juga

institusional.38

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 82



BEREBUT PALING SHOLEH

Secara sosial konstruksi identitas dipengaruhi oleh relasi antar
manusia. Stuart Hall menegaskan bahwa identitas terbentuk melalui formasi
diskursif dan hubungan dengan orang lain.3° Konstruksi diri (the self)
membutuhkan eksistensi Sang Lain’ (the other). Secara kultural
pembentukan identitas berkaitan dengan akar dan dinamika budaya;
sedangkan secara institusional identitas seringkali dikonstruksi atas
formalisasi institusi tertentu seperti negara yang memberikan atribut
(identitas) penciri pada warganya.

Manusia Indonesia, tidak terkecuali diantaranya para ulama, yang
terlibat langsung dalam proses globalisasi, tidak bisa tidak juga akan
bersentuhan dengan problem identitas ini. Sesara sosiologis, mereka akan
mengkontruksi dirinya pada kelompok-kelompok yang memiliki “identitas”
yang sama dengan mereka.

Proses identifikasi yang dilakukan diantaranya adalah dengan
mengkontruks dirinya dalam berbagai bentuk simbol. Misalnya aspek
pertukaran dari transaksi-transaksi ekonomi keagamaan, terutama saat
simbol keimanan digunakan untuk memasarkan produk-produk yang
dikaitkan dengan Islam. Adanya akses kesejahteraan yang semakin baik di
kalangan komunitas muslim, perjumpaannya dengan berbagai perkakas
modernitas, seperti teknologi baru dalam berkomunikasi dan mengakses
informasi (cybermedia online) menciptakan konstruksi dan ekspresi
keberagamaan yang unik dan menarik pula untuk diamati.

Bahkan tidak jarang, masing-masing ulama membuat jaringan dalam
dunia maya dengan pengikutnya. Jika dimasa lalu, untuk mencari fatwa orang
harus mencari jawaban pada para ulama. Dan atau juga menunggu siklus
lima tahunan organisasi keagamaan, saat melangsungkan muktamar seperti
yang dilakukan oleh NU dan Muhammadiyah dalam memutuskan perkara
hukum dari fenomena yang berkembang di masyarakat, yang hasilnya

dihimpun pula kedalam penerbitan cetak.

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 83



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

Digitalisasi dan Gejala Puritanisme Ulama

Dalam dunia digital, tidak sulit untuk melakukan pelacakan atas
fenomena di atas. Diantara gejala yang menarik dalam proses tersebut adalah
adanya peningkatan kegairahan dalam beragama. Seringkali kita disuguhkan
oleh motivasi-motivasi untuk beragama. Namun disisi lain, kita juga disuguhi
oleh ujaran-ujaran pengkafiran antar kelompok yang berbeda. Gejala ini,
sesungguhnya tidak saja dilatarbelakangi oleh ketidakfahaman mereka
tentang agama, melainkan juga adanya kemudahan dalam memperoleh
informasi tentang agama di dunia maya.

Hal ini sebagaimana yang disebut oleh  Ernest Gellner yang
menyebutkan bahwa sesungguhnya kota yang modern, telah menyediakan
basis yang tepat bagi gerakan keagamaan puritan, karena kekakuan
(skriptualisme) dalam faham keagamaan membutuhkan kemampuan melek
huruf.40

Dalam masyarakat kota, penyebaran penguatan gerakan keagamaan
semakin memperoleh tempat. Sebab dalam masyarakat kota memiliki karena
tingkat pendidikan yang tinggi. Tingkat pendidikan yang memadai, akan
memudahkan masyarakat kota dalam memperoleh informasi-informasi
keagamaan yang kuat pula. Selain itu, dalam masyarakat kota yang modern,
akan mudah beradaptasi dengan masyarakat urban yang menganut pola
hubungan transaksional, birokratis dan rasional.

Meskipun secara sosiologis, fenomena meningkatnya gairah keagamaan
puritan tersebut bisa juga dianalisa melalui tiga kerangka. Pertama, pasca
tumbangnya orde baru di tahun 1998, yang diringi oleh menjamurnya
organisasi-organisasi keagaman, telah melahirkan gairah keagamaan di
negeri ini. Kedua, arus globalisasi yang menghendaki adanya perubahan-
perubahan social, berdampak pada tradisi dan identitas diri individu.

Individu yang berada dalam pusaran globalisasi mengalami kegamangan,

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 84



BEREBUT PALING SHOLEH

kecemasan dan ketidakamanan yang membuat mereka mencari cara untuk
mengatasi situasi tersebut, yang dalam hal ini adalah prinsip-prinsip
keagamaan yang ketat dan murni yang ditawarkan oleh organisasi Islam
puritan. Ketiga, strategi yang digunakan organisasi Islam puritan dalam
menjalankan dakwahnya mampu menjawab kebutuhan utama masyarakat.

Dalam sekala yang lebih luas, gagasan tentang puritanisme beragama
dalam Islam, didasarkan pada munculnya gerakan kaum Wahhabi di Arab
Saudi yang terinspirasi dari pemikiran Muhammad ibn Abd al Wahhab
(w.1206 H/1792 M). Dengan slogan bid’ah, gerakan ini sangat aktif
menyerang kelompok-kelompok lain yang berbeda dengan mereka, lebih-
lebih pada perilaku umat Islam yang menurut mereka tidak mencerminkan
nilai Islam.

Wacana kembali ke Al Quran dan Hadits secara murni serta penerapan
nilai-nilai Islam dalam berbagai aspek kehidupan menjadi tema pokok dalam
gerakan Islam di Indonesia maupun global. Dalam berbagai literatur,
fenomena tersebut ditandai dengan munculnya berbagai kelompok yang
mengusung tema Islam dengan bermacam sebutan seperti puritanisme,
revivalisme, fundamentalisme, Islam politik, dan sebagainya.

Melalui beberapa tahapan dan diwakili oleh munculnya berbagai
gerakan atau kelompok, fenomena kebangkitan Islam global memiliki benang
merah yaitu ketika dihadapkan pada perubahan sosial yang terjadi di
masyarakat global. Menurut Ira M Lapidus, gerakan Islam kontemporer
merupakan respon sekaligus reaksi terhadap kondisi-kondisi modernitas, -
sentralisasi kekuasaan negara atau perkembangan ekonomi kapital serta
kemajuan teknologi-di mana penekanan pada nilai-nilai keislaman bukanlah
cara untuk kembali ke masa lalu tetapi sebaliknya usaha untuk mengatasi
persoalan sosial kontemporer dengan cara peneguhan kembali pada nilai-
nilai prinsip dalam Islam.#1

Sementara Robert D. Lee melihat bahwa gerakan purifikasi muncul

bukan semata karena aspek doktrinal Islam tetapi dipengaruhi oleh faktor

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 85



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

sosio-politik umat Islam di mana kebutuhan penemuan kembali Islam di
negara-negara ketiga merupakan jawaban atas kegagalan
developmentalisme, liberalisme dan modernism, di mana kalangan yang
menolak ketiga isme tersebut berusaha untuk melawan dengan berpegang
pada konsep keotentikan atau kemurnian.#2

Dalam konteks Indonesia, puritanisme terkait erat dengan tarik-
menarik antara upaya untuk mengembalikan kemurnian ajaran Islam dengan
pihak yang bersikap akomodatif terhadap budaya lokal. Sebagai wilayah
dengan keragaman dan kekayaan budaya, maka Islam dianut oleh
masyarakat Indonesia dengan beragam ekspresi, terutama pemahaman dan
praktek Islam yang akomodatif terhadap budaya lokal.

Sebagai dampak dari gerakan itu. Pertama, ialah bahwa sumber ajaran
I[slam, al-Qur'an dan Sunnah, menjadi objek garapan yang sangat penting
untuk dikembalikan sebagai rujukan utama dalam kehidupan beragama. Ini
berarti bahwa kehidupan beragama semakin dekat menuju ke arah
“established Islam” dari pada “popular Islam”. Kedua, ialah bahwa semangat
kebebasan individual untuk memanfaatkan akal pikiran dengan segala
konsekuensinya menjadi semakin tinggi. Hal ini mutlak diperlukan bagi
usaha dinamisasi ajaran Islam. Kebebasan individual untuk memahami
ajaran Islam itu sebenarnya adalah inti dari ijtihad, sebagai lawan dari
taqlid.43

Dalam era digital dan global saat ini, gerakan purifikasi tersebut juga
memberikan pengaruh yang cukup berarti dalam merosotnya otoritas ulama.
Kebebasan individual untuk berijtihad menyebabkan hilangnya kendala
psikologis maupun teologis untuk menggali secara bebas sumber-sumber
ajaran Islam. Menurut Jinan, Merosotnya otoritas ulama itu tampak dalam
gejala-gejala sebagai berikut: (1) Sekalipun terus bertumbuhnya ilmuwan
dalam berbagai bidang ilmu, termasuk agama, ada kesan bahwa ulama dalam
pengertian tradisional di kalangan gerakan puritan semakin langka. Jika ada

keluhan langkanya kyai di kalangan gerakan puritan, sebenarnya itu

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 86



BEREBUT PALING SHOLEH

merupakan konsekuensi dari kebebasan individual tersebut di atas.
Tampaknya masyarakat puritan terlalu mahal untuk memberikan gelar kyai
kepada ilmuwan agama di kalangan mereka sendiri; (2) ikatan antara tokoh
agama dan massa menjadi longgar dan lebih bersifat impersonal-rasional.
Dengan kata lain, hubungan antar mereka lebih bersifat kontraktual dan

demokratis.44

Pertarungan Ideologis; Antara yang Ingklusif dan yang Eksklusif

Diera digital saat ini juga, terdapat dua wajah atau ekspresi ulama Islam
di Indonesia; Pertama, para ulama yang cenderung menampilkan sisi yang
intoleran dan tidak ramah (uncivil islam) terhadap perbedaan, kurang santun
dalam menyelesaikan persoalan-persoalan keragaman di Negeri ini.
Sebagaimana yang tampak pada peristiwa konflik antar agama di Ambon
Maluku serta konflik antar sesama komunitas muslim dalam satu agama yang
memiliki perbedaan soal tafsir aliran, sebagaimana kekerasan yang menimpa
jamaah Ahmadiyah dan pengikut Syi'ah. Kedua, para ulama islam yang saling
bertegur sapa, saling bernegoisasi dan beradaptasi dengan modernitas di
tengah pendulum globalisasi teknologi media informasi yang sangat akrab
dengan kehidupan keseharian komunitas atau seorang muslim saat ini.

Kecendrungan tersebut, kemudian menjadi media bagi para penikmat
dunia digital, untuk saling mendukung dan mencela kepada yang lainnya,
yang berbeda. Bagi mereka, kecocokan ide dan pemahaman atas tafsir sang
ulama tentang sesuatu, menjadi ukuran untuk “saling percaya” diantara
mereka. Hal ini didasarkan pada asumsi bahwa munculnya sikap saling
percaya setidaknya dilandasi oleh kebaikan yang dimilikinya, integritas, serta
kompetensi atau kemampuan yang dimiliki orang tersebut.#> Orang akan
menaruh kepercayaan kepada ulama tertentu, yang dianggap memiliki
kemampuan, keterampilan, atau pengalaman di bidang tertentu.

Menurut Rakhmat kepercayaan (trust) menjadi faktor yang sangat
berpengaruh dalam komunikasi interpersonal. Kepercayaan ini dapat

memberikan dampak yang signifikan karena dapat membuka saluran

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 87



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

komunikasi, serta memberikan peluang bagi seorang penyampai pesan untuk
menyampaikan maksudnya dan orang lain dapat menerima pesan tersebut.
Ketika saluran komunikasi mulai terbuka maka relasi interpersonal akan
berkembang dengan baik hingga mengarah pada relasi yang akrab.46

Hal yang serupa dikemukakan oleh Tompkins, bahwa untuk
melanjutkan hubungan atau tetap dalam komunikasi khusunya komunikasi
lewat dunia maya ataupun internet yang terus berkelanjutan, maka
seseorang ataupun masyarakat membutuhkan minimal keberanian untuk
mengembangkan kepercayaan relasional dalam hubungan komunikasi yang
akan mereka bangun dalam interaksi mereka di dunia maya.*’

Dari sini, lalu dunia digital akan mengalami apa yang disebut oleh
Nadirsyah Hosen sebagai “anarkhi informasi”. Semua umat Islam dapat
berinteraksi satu sama lain dalam mengakses dan mendistribusikan infomasi
mengenai Islam ke seluruh dunia. Adanya E-fatwa (fatwa elektronik) yang
disediakan oleh para sarjana agama secara online memberikan akses pada
kalangan Muslim di Indonesia mengenai beragam pendapat ihwal Islam dan
penafsiran-penafsirannya yang berbeda dan beragam Masing-masing orang
mempunyai hak akses yang sama, memperoleh informasi yang sama, dan
yang paling berbahaya adalah siapa saja bisa menampilkan diri sebagai
pemilik otoritas, membuat keputusan-keputusan dan mengeluarkan fatwa.

Jika para para kiai, mujtahid, ulama, imam ingin mempengaruhi cara
berfikir atau mind set publik islam, ingin otoritas keulamaanya terjaga, maka
ia harus memperkuat bahasa melalui media. Teks yang termediakan ke
publik, dianggap mampu menjaga hegemoni itu agar tetap lestari. Bahasa
bisa menjadi alat untuk menjaga kekuasaan atau malah bisa menjadi
penguasa itu sendiri.

Dalam teori strukturasinnya Antony Giddens, sosial media bisa saja
mengubur otoritas keulamaan seseorang, namun juga bisa mengangkat
popularitas untuk memperkuat otoritasnya bila mampu menggunakan dan

mengkosntruksinya

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 88



BEREBUT PALING SHOLEH

kedalam pencitraan dirinya secara cerdas. Bahkan dapat mengkapitalisasi
melalui efek pencitraan bahasa. Sebagaimana yang dilakukana beberapa
ustadz selebritis, seperti Ustazd Yusuf Mansur, Ustadz (alm) Uje, panggilan
Jeffry al-Buchori, Arifin Ilham dan AaGym.

Berbeda dengan para ulama yang tidak memiliki basis sosial media
yang kuat, seperti para ulama yang berada di Pesantren atau di pedesaan,
justru semakin tergeser oleh kapitalisasi bahasa para ulama modern. Pada
ulama tradisional, masih mengenal barokah dan kualat, sebagai pranata
social yang menciptakan ketaatan dan penghormatan masyarakat terhadap
kepemimpinan sang ulama. Ketokohan sang ulama didasari oleh kemampuan
pengetahuan agama yang luas, ketakwaan, keimanan yang mendalam, serta
sikap dan akhlaknya yang mulia.

Sebagai pemimpin agama, ulama juga mengikuti sifat kepemimpinan
Nabi Muhammad SAW. Ada empat sifat yang dipegang teguh Nabi
Muhammad SAW dalam menjalankan kepemimpinannya, yaitu: shiddiq
(jujur), tabligh (transparan, toleran, menyampaikan yang benar dan salah),
amdnah (bertanggung jawab), dan fathdnah (cerdas).48

Menurut Horikoshi, kekuatan ulama yang seperti ini, berakar pada (1)
kredibilitas moral dan (2) kepemimpinan mempertahankan pranata sosial
yang diinginkan.#® Kalau kekuatan ulama berakar pada kredibilitas moral,
selama ulama itu dianggap masyarakat memiliki moral yang baik, maka
ulama itu tetap akan menjadi tokoh yang berpengaruh besar dalam
masyarakat. Begitu pula selama doktrin dan klaim tentang kepatuhan kepada
ulama itu masih kuat ditengah masyarakat, maka kultur ketaatan terhadap
ulama akan tetap tumbuh subur. Apalagi ayat yang selalu digunakan untuk
menjaga pranata ini adalah al-ulama’ waratsat al-anbiyd’ (ulama adalah
pewaris para nabi).

Justru yang menarik adalah adanya polarisasi model yang
dikembangkan oleh para ulama tersebut, yaitu ulama milenial dan ulama

tradisional. Para ulama model pertama di atas, lebih memiliki kecendrungan

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 89



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

untuk kembali pada al-Qur'an dan Sunnah. Meyakini bahwa doktrin Islam
sebagai satu-satunya alternatif bagi kebangkitan Islam dan manusia. Mereka
biasanya dikenal sangat commited pada aspek religius budaya Islam. Bagi
mereka, Islam telah mencakup segala aspek kehidupan sehingga tidak
memerlukan segala teori dan metode dari luar, apalagi Barat. Garapan
utamanya adalah menghidupkan kembali Islam sebagai agama, budaya
sekaligus peradaban, dengan menyerukan untuk kembali pada sumber asli
(al-Qur’an dan Sunnah) dan mempraktekkan ajaran Islam sebagaimana yang
dilakukan Rasul dan Khulafa’ al-Rasyidin. Tradisi dan Sunnah Rasul harus
dihidupkan kembali dalam kehidupan modern sebagai bentuk kebangkitan
[slam.50

Ulama model ini, selalu mengajak umat Islam untuk berupaya
memanfaatkan instrumen modernitas, khususnya di tengah hadirnya
teknologi komunikasi dan informasi, transportasi dan lainnya untuk
mengekpresikan keberislaman di ruang publik sebagai bagian dari upaya
meningkatkan motivasi religiusitas atau keimanan.>!

Contoh lain adalah fenomena sebelum dan sesudah Pilkada Jakarta,
terutama pada kasus “aksi bela Islam 212”. Kelompok-kelompok seperti
Front Pembela Islam (FPI), Forum Umat Islam (FUI), Hizbut Tahrir Indonesia
(HTI), Gerakan Bela Negara, Majelis Mujahidin Indonesia, Partai Gerindra,
Badan Kerjasama Pesantren Indonesia, Pimpinan Al Irsyad, dan Gerakan
Indonesia Beradab, menggunakan media sosial sebagai ruang publik dalam
mengukur keimanan atau religiusitas.>2

Kedua, tipikal ulama yang memiliki basis tradisional, baik diperkotaan
maupun di pedesaan. Mereka berupaya mendasarkan prinsip keadilan Nabi
Muhammad SAW, Dengan prinsip toleransi, para ulaam model ini, seringkali
berpikir moderat dan mudah menerima perbedaan pendapat, keyakinan,
bahkan agama. Prinisip egalitarianisme dan kebersamaan membuat

pesantren duduk sejajar dengan masyarakat sehingga terjalin komunikasi

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 90



BEREBUT PALING SHOLEH

dan hubungan yang akrab. Dengan prinsip persatuan, para ulama dapat
menjadi proteksi bagi berkembangnya disintegrasi bangsa.

Ulama model ini, lebih cenderung menyandarkan diri sebagai
penggerak utama dalam penyebaran agama Islam di Nusantara. Karena
dianggap sebagai penggerak pemikiran serta pendekatan yang dilakukan
oleh merekalah, maka Islam telah berkembang di Nusantara. Di samping itu,
ulama juga memahami psikologi masyarakat, sehingga kehadiran agama
dalam tradisi dan budaya masyarakat setempat tidak dianggap sebagai
musuh yang menakutkan, tetapi hadir dalam keramahan dan dapat diterima
oleh mereka.

Namun demikian, kedua tipologi ulama saat ini, memiliki kesamaan
visi, yaitu menjaga moral masyarakat. Inilah yang merupakan inti pewarisan
para ulama dari tugas suci para nabi. Sebab para nabi, seperti ditegaskan oleh
Nabi kita, Muhammad s.a.w., dalam sebuah Hadits yang amat terkenal,
bertugas antara lain untuk menyempurnakan budi pekerti luhur. Seorang
ulama yang mengabaikan tugas suci ini berarti melanggar kehormatan
mereka sebagai pewaris para nabi. Dalam perbendaharaan literatur klasik
[slam terdapat istilah ‘ulamad’ al-si’ (baca: ‘ulama’-u-ssi’, yakni, “ulama
kebusukan”), sebagai sebutan untuk para wulama yang tidak lagi
memperdulikan moral dan etika masyarakat tetapi tenggelam dalam vested
interest mereka sendiri yang biasanya terkait dengan para penguasa (al-
umarad’) yang zalim.

Dalam kasus ini, dapat kita melihat dua posisi ulama yang berada
dalam dua kutub yang berbeda. Pada satu sisi ulama merupakan alat
legitimasi kekuasaan, yaitu menggunakan kekuatan bahasa dan komoditas
melalui sosial media, dan pihak lain ulama ada yang tidak memanfaatkan
media sosial sebagai jejaring komunikasi dengan umatnya. Problem lebih
menarik lagi justru, para ulama digital atau milenial, lebih suka menghakimi

kelompok muslim lain yang sesat dan menyesatkan. Kurang responsif

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 91



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

terhadap isu-isu toleransi dan pluralitas. Sementara ulama yang lainnya lebih

responsif terhadap isu-isu toleransi dan pluralisme.

C. Penutup

Media sosial, selain memiliki dampak baik bagi kehidupan sosial, jika
dimanfaatkan untuk menghancurkan tatanan sosial yang sudah ada akan
berdampak besar terhadap kehidupan manusia. Ujaran kebencian akhir-
akhir ini berujung pada tindak intimidasi dan kekerasan, pernyataan
pendapat yang dijamin Undang-Undang belum dilakukan dengan
bertanggung jawab. Tulisan ini akan mengkaji bagaimana respons
pemerintah terhadap pelaku intimidasi dan kekerasan, serta pentingnya
peran masyarakat menjaga ketertiban sosial.

Oleh karena itu, penting sekali peran Ulama yang memiliki visi
pencerahan (enlighment), membebaskan ummat dari keterbelengguan
(kejumudan) berfikir luas, optimisme dan paradigma etos kerja. Namun
kebanyakan wulama lebih mengedepankan paradigma Fighiyah, yaitu
kelipatan pahala dan sejenisnya, pahala sholat mana yang lebih besar atau
ibadah mana yang lebih banyak “memproduksi pahala.” Kondisi ini
menjadikan ummat menjalankan agama pada bentuk fighnya saja. Padahal
prilaku terbentuk dari hasil pemahaman terhadap nilai ketauhidan,
keyakinan terhadap “sesuatu” yang serba “Maha”.

Saat seorang ayah bangga terhadap anaknya yang hafal dan lancar
membaca doa makan hanya dalam bentuk formal bacaan, anak tidak
diberikan pemahaman pada siapa pemberi rezki makanan yang sedang
disantapnya. Saat orang tua bangga anaknya hafal doa tidur, tanpa dibarengi
pemberian pemahaman sikap kepasrahan terhadap kekuasaan Allah SWT
yang dapat menghidupkan dan mencabut nyawa kita setiap saat. Saat
anaknya disuruh bersedekah hanya difahamkan bahwa pahala yang
didapatkan akan berlipat ganda, bukan pada pemahaman bahwa
sesungguhnya uang yang kita punya pada hakikatnya bukan milik kita.

Akumulasi dari sistem ini terciptalah generasi yang materialistis, sombong,

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 92



BEREBUT PALING SHOLEH

angkuh. Sebab sesungguhnya sikap dermawan, tidak sombong hanya bisa
ditanamkan dengan pemahaman yang utuh terhadap ketauhidan bahwa
hanya Allahlah yang maha kaya dan berkuasa atas tiap sesuatu.

Kondisi dan sikap peserta didik ini, didukung oleh fakta atau
fenomena yang cenderung kepada krisis moral atau akhlaq; terjadinya
tawuran siswa antar sekolah, hubungan seks diluar nikah, dan seterusnya.
Hal ini, disebabkan oleh model pembelajaran agama Islam yang tidak
menonjolkan pada penanaman rasa cinta dan kasih sayang, toleransi,

respectasi, dan lainnya. Wallahu a’lam bi showab

Catatan:

' Anthony Giddens, The Consequences of Modernity, (California: Stanford
University Press, 1990), hlm. 39

2 Abdul Munir Mulkhan, Spritualitas Lingkungan dan Moral Kenabian, dalam
Kritik Sosial, dalam Wacana Pembangunan. Editor. Moh. Mahfud MD Dkk.
(Yogyakarta: Ull-Pres 1999), hlm. 315

3 Akbar Ahmed, Posmoderisme, Bahaya dan Harapan Bagi Islam. (Bandung:
Mizan, 1996), him. 315

4 Mc. Quail, Teori Komunikasi Massa, (Jakarta: Salemba, 2011), hlm. 118

5 Thanon Aria Dewangga, Media Sosial, Hoax, dan Runtuhnya Trust dalam
http://setkab.go.id/media-sosial-hoax-dan-runtuhnya-trust/

6 Agustina Zubair, Fenomena Facebook: Keterlibatan Teknologi Komunikasi
dalam Perkembangan Komunikasi Manusia, dalam Jurnal ASPIKOM, vol. 1:1, (Juli,
2010), hlm. 6

7 Ibid

8 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta : Yayasan Penyelenggara
Penerjemah Penafsir Al-Qur;an, 1973), h. 278.

9 Sayyid Qutb. Fi Dzilalil Qur’an, (Beirut : Ihyan al-Turats al-Arabi, 1967), h.
698.

10 Dikutip dari Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Jilid VIII, (Beirut : Dar al-Fikr,
1974),h. 127

11 M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur’an, (Jakarta : Paramadina, 1996), h.
684

12 M. Dawam Rahardjo, Intelektual Integensia dan Perilaku Politik Bangsa
Risalah Cendikiawan Muslim, (Bandung : Mizan, 1993), h. 196

13 Menurut Zamakhsyari Dhofier, istilah Kyai dalam masyarakat jawa tidak
diperuntukkan pada orang yang ahli dalam agama Islam an sich, melainkan juga
sebagai gelar kehormatan bagi barang-barang yang dianggap keramat. Misalnya
Kyai Garuda Kencana, dipakai untuk sebutan Kereta Emasa yang ada di Keraton
Yogyakarta. Juga gelar kehormatan untuk orang-orang tua pada umumnya. Lihat
Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, (Jakarta : LP3ES, 1985), h. 55. Lihat juga

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 93



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

penjelasan Manfred Ziemek dalam bukunya, Pesantren dalam Perubahan Sosial,
(Jakarta: P3M, 1986), h. 131

14 M. Atho Mudzhar, "In the Making of Islamic Studies in Indonesia (In Search
for a Qiblah)," makalah disampaikan dalam seminar internasional Islam in Indonesia:
Intellectualization and Social Transformation, di Jakarta 23-24 November 2000, h. 1.

15 Azyumardi Azra, Jaringan Intelektual Ulama Nusantara, (Bandung: Mizan,
1994).

16 Mona Abaza, Indonesian Students in Cairo, (Paris: EHESS, 1994).

17Ahmad Fatoni, “Mendongkrak Pamor Pendidikan Islam” Sriwijaya Pos, Rabu,
05 Mei 2004.

18 Menurut Nurcholis Majid, membicarakan pendidikan melibatkan banyak hal
yang harus direnungkan, sebab pendidikan meliputi keseluruhan tingkah laku
manusia yang dilakukan demi memperoleh kesinambungan, pertahanan dan
pengingkatan hidup. Dalam bahasa agama, demi memperoleh ridla atau perkenan
Allah. Lihat Pengantarnya “Pendidikan, Langkah Strategis Mempersiapkan SDM
Berkualitas” dalam Indra Djati, Menuju Masyarakat Belajar Menggagas Paradigma
Pendidikan, (Jakarta: Paramadina, 2001), hlm. xi. Demikian pula, Zakiah Darajat,
seperti dikutip Jalaluddin, menulis bahwa pendidikan merupakan bagian yang tidak
dapat dipisahkan dari hidup dan kehidupan manusia. John Dewey menyatakan,
bahwa pendidikan sebagai salah satu kebutuhan, fungsi sosial, sebagai bimbingan,
sarana pertumbuhan yang mempersiapkan dan membukakan serta membentuk
disiplin hidup. Lihat. Jalaluddin, Teologi Pendidikan, (Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada, 2001), hlm. 65. Bahkan bukan hanya itu, pendidikan dalam sepanjang sejarah
acapkali bukan hanya sebagai upaya penyadaran murni terhadap masyarakat,
tetapi, pendidikan juga dijadikan sebagai alat untuk kepentingan kekuasaan.
Pendidikn yang dibangun demi dan hanya untuk menciptakan kelanggengan
kekuasaan. Kerajaan-kerajaan Tarumanagara, Sriwijaya, dan Majapahit untuk
menjaga kelanggengan dan keagungan negara teokrasi memompakan pendidikan-
pendidikan akhlak dan keagamaan di dalamnya. Lihat. Francis Wahono, Kapitalisme
Pendidikan Antara Kompetisi dan Keadilan (Yogyakarta: Insist Press, 2001), hlm. 15

19 Lihat Munir Mulkhan, Satu Tuhan Seribu Tafsir, (Yogyakarta : Kanisius,
2007)

20 Nurcholish Madjid, Kedudukan dan Peran Ulama Dalam Islam, Makalah
untuk Klub Kajian Agama PARAMADINA Jakarta, 23 Mei 1997, h. 7

21 Ulama pada awal sejarahnya, bukan saja terpisah dari khalifah, tetapi juga
kadang tampil sebagai sosok pengontrol kekuasaan dan penjaga hati nurani umat,
dan tidak jarang pula, pada kasus-kasus paling ekstrim, membuat hadirnya suatu
kelompok oposisi, bila melihat praktik-praktik khalifah yang dipandang
menyimpang. Ini bersamaan dengan kemerosotan kekuasaan yang bersumbu pada
ikatan keagamaan menjadi ikatan kesukuan. lihat Aswab Mahasin, “Keterkaitan dan
hubungan Umara dan Ulama dalam Islam”, dalam Budhy Munawwar Rahman (ed.),
Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 1994),
h. 606

22 Hiroko Horikoshi, Kyai dan Perubahan Sosial, (Jakarta : Perhimpunan
Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 1983), h. 114

23 [bn Hanbal, seorang ulama ortodok yang berpegang teguh kepada artiliteral
ayat dan hadis, adalah diantara ulama yang terkena kebijakan mihnah ini, ia diadili
dan dipaksa untuk meyakini bahwa Al-Qur'an itu makhluk, akan tetapi ia tetap

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 94



BEREBUT PALING SHOLEH

berpegang teguh pada aqidahnya yang berkeyakinan bahwa Al-Qur'an itu kalam
Allah dan Qadim. Akibatnya bisa di duga Ibn Hanbal disiksa dengan di cambuk dan
dipenjarakan hingga penguasa berikutnya, mengganti Al-Ma'mun melepaskan Ibn
Hanbal. lihat Richard W.Buliet, The Patricians of Nishapur, (Cambridge: Harvard
University Press, 1972), h. 66

24 Nurcholish Madjid, “Tentang Ulama dan Keulamaan dan Ketokohan K. H. Ali
Yafie sebagai Cerin Keulamaan Sejati Masa Kini”, dalam K. H. Ali Yafie, Jati Diri
Tempaan Figh, (Jakarta : FKMPASS, 2001), h. viii

25 Yusuf Al-Qaradhawi, Fatawa Mu’ashirah, (Beirut : Dar al-Ma'rifah, 1988), h.
26

26 Roland Robertson, Globalization: Social Theory and Global Culture, (London,
Sage, 1992), h. 8

27 Ibid, 29

28 John Tomlison, Localization and Culture, Cambridge: 1999, Polity Press, hal.
113

29 John Tomlison, Globalization and cultural identity, Held D dan Mc Grew, A,
“The Global Transformations Reader”, Oxford: 2003, Polity Press, hal 269-277.

30 Manuel Castells, The Power of Identity Malden. MA: 1997, Blackwell, hal. 1

31 [bid

32 Anthony Giddens, The Consequences of Modernity. (Cambridge: Polity Press,
1990), h. 18

33 Anthony Giddens, Modernity and Self Identity:Self and Society in The Late of
Modern Age. (Cambridge: Polity Press, 1991), h. 14

34ibid, 70

35 Chantal Mouffe, On The Political, Thinking in Action. Routledge, 2005, hal.
242.

36 Giddens, Runaway World: Bagaimana Globalisasi Merombak Kehidupan Kita,
terj. Andry KristiawanS. dan Yustina Koen S., Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama,
2001

37 Chris Wedon, Identity and Culture. (New York: Open University Press, 2004),
hlm. 1

38 [bid, hlm. 4

39 Stuart Hall, “New Ethnicities”, Dalam Black British Cultural Studies: A Reader.
Editor. Houston A. Barker, Jr.,, Manthia Diawara and Ruth H. Lindeborg. (Chicago -
London: The University of Chicago Press,1996), him. 4

40 Ernest Gellner, Muslim Society, (Cambridge: Cambridge University Press,
1981), h. 147

41 Ira M. Lapidus, A History Of Islamic Societies, (New York: Camridge
University Press, 1988).

42 Robert D. Lee telah menemukan empat model pencarian kemurnian Islam
kontemporer. Ini tentu merupakan sumbangan yang amat berharga dalam upaya
melihat wacana Islam autentik. Menurut Lee muara pencarian kemurnian Islam bisa
dibedakan kedalam empat tipe: filosofis (Igbal), radikalisme (Quthub), revolusioner
(Syari’ati) dan rasional-kritis (Arkoun). Robert D. Lee, Mencari Islam Autentik: Dari
Nalar Puitis Igbal Hingga Nalar Kritis Arkoun. Terj. Ahmad Baiquni. (Bandung:
Mizan. 1997), h. 2-3

43 Mutohharun Jinan, “Dilema Gerakan Pemurnian Islam”, dalam Jurnal Ishraqi
Vol. IV Nomor 1, Januari-Juni 2008.

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 95



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

44 Ibid

45 Mayer, Davis, & Schoorman, An Integrative Model of Organizational Trust. In
Academy of Management Review, 20: 1995) h. 709-734

46 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi komunikasi. Edisi Keduabelas. (Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya, 2002)

47 SP. Tompkins, “Truth, Trust, and Telepresence”. In Journal of Mass Media
Ethics, 18 (3&4), tahun 2003), h. 194-212

48 Sudarnoto Abdul Hakim, Bunga Rampai Pemikiran Islam Kebangsaan
(Jakarta: Baitul Muslimin Press, 2008), hlm. 32-33

49 Hiroko Horikoshi, Kiai dan Perubahan Sosial, ed. Umar Basalim dan Andi
Muarly Sunrawa, (Jakarta: P3M, 1987), him.169

50 Jubair Situmorang, “Fundamentalisme dalam Islam”, dalam Pemikiran Islam
Kontemporer di Indonesia, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), hlm. 194

51 Ini bisa dilihat bagaimana dunia maya, dipenuhi oleh gambar aktivitas-
aktivitas ibadah seseorang. Sedang sholat, sedang haji atau umrah, dan seterusnya.

52 Misalnya adanya polarisasi yang muncul melalui media sosial seakan-akan
menempatkan posisi para netizen (pengguna media sosial) jika Anti Ahok dianggap
sebagai ‘pendukung rasisme yang intoleran’ dan jika mendukung Ahok sebagai
‘pendukung keragaman (pluralisme) yang sekuler. Bahkan yang mendukung Ahok
adalah muslim yang munafiq, sementara yang mendukung 212 adalah muslim sejati,
pembela Islam. Lihat Arie Setyaningrum Pamungkas dan Gita Octaviani, “Aksi Bela
Islam dan Ruang Publik Muslim: Dari Representasi Daring ke Komunitas Luring”
dalam Jurnal Pemikiran Sosiologi Volume 4 No. 2, Agustus 2017.

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 96



BEREBUT PALING SHOLEH

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Hadi WM, Tasawuf Yang Tertindas, Kajian Hermeneutik terhadap
Karya-Karya Hamzah Fansuri”, (Jakarta : Paramadina, 2001)

Ahmad Fatoni, “Mendongkrak Pamor Pendidikan Islam” Sriwijaya Pos, Rabu,
05 Mei 2004.

Ali Ashraf, Horison Baru Pendidikan Islam, (Jakarta : Pustaka Firdaus. 1996)

Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Jilid VIII, (Beirut : Dar al-Fikr, 1974)

Azyumardi Azra, Jaringan Intelektual Ulama Nusantara, (Bandung: Mizan,
1994).

Budhy Munawwar Rahman (ed.), Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam
Sejarah, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 1994)

, Argumen Islam untuk Sekularisme; Islam Progresif dan

Perkembangan Diskursusnya, (Jakarta : Grasindo, 2010).

, Membaca Nurcholish Madjid Islam dan Pluralisme, Edisi
Digital, (Jakarta : Democracy Project, 2011)

Fazlur Rahman. “The Qur’anic Consept of God” dalam Islamic Studies, Jilid VI,
no. 1. 1967,

Francis Wahono, Kapitalisme Pendidikan Antara Kompetisi dan Keadilan
(Yogyakarta: Insist Press, 2001)

Hamka. Filsafat Ketuhanan. (Surabaya : Penerbit Karunia. 1985)

Harun Nasotion, Islam Rasional : Gagasan dan Pemikiran, (Cet. V; Bandung:
Mizan, 1998)

Hiroko Horikoshi, Kyai dan Perubahan Sosial, (Jakarta : Perhimpunan
Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 1983)

Imam Chanafie Al-Jauhari. Hermeneutika Islam ; Membangun Peradaban
Tuhan di Pentas Global, (Yogyakarta : Ittaga Press. 1999)

Jalaluddin, Teologi Pendidikan, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2001)

Juhaya S. Praja, Aliran-Aliran Filsafat dan Etika, (Cet. I; Bogor: Kencana, 2003)

Komaruddin Hidayat, “Melampaui Nama-Nama Islam dan Postmodenisme”
dalam edy A. Efendi (ed) Dekonstruksi Mazhab Ciputat. (Bandung :
Zaman Wacana Mulia. 1999)

Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta : Yayasan Penyelenggara
Penerjemah Penafsir Al-Qur;an, 1973)

Manfred Ziemek dalam bukunya, Pesantren dalam Perubahan Sosial, (Jakarta:
P3M, 1986)

Muhammad Surya, “Integrasi Tauhid Ilmu dalam Sistem Pendidikan
Nasional” dalam Tauhi Ilmu dan Implementasinya dalam Pendidikan.
(Bandung : Nuansa. 2000)

Munir Mulkhan, Satu Tuhan Seribu Tafsir, (Yogyakarta : Kanisius, 2007)

Mona Abaza, Indonesian Students in Cairo, (Paris: EHESS, 1994).

M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur’an, (Jakarta : Paramadina, 1996)

M. Dawam Rahardjo, Intelektual Integensia dan Perilaku Politik Bangsa
Risalah Cendikiawan Muslim, (Bandung : Mizan, 1993)

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 97



ABU BAKAR, MS & IMAM HANAFI

M. Atho Mudzhar, "In the Making of Islamic Studies in Indonesia (In Search
for a Qiblah)," makalah disampaikan dalam seminar internasional
Islam in Indonesia: Intellectualization and Social Transformation, di
Jakarta 23-24 November 2000

M. Quraish Shihab. Wawasan al-Qur’an (Bandung : Mizan. 1999) hlm 234.

Nurcholish Madjid, “Tentang Ulama dan Keulamaan dan Ketokohan K. H. Ali
Yafie sebagai Cerin Keulamaan Sejati Masa Kini”, dalam K. H. Ali
Yafie, Jati Diri Tempaan Fiqh, (Jakarta : FKMPASS, 2001), h. viii

, Kedudukan dan Peran Ulama Dalam Islam, Makalah untuk Klub
Kajian Agama PARAMADINA Jakarta, 23 Mei 1997,

,  ‘“Pendidikan, Langkah Strategis Mempersiapkan SDM
Berkualitas” dalam Indra Djati, Menuju Masyarakat Belajar
Menggagas Paradigma Pendidikan, (Jakarta: Paramadina, 2001)

Richard W.Buliet, The Patricians of Nishapur, (Cambridge: Harvard University
Press, 1972)

Sayyid Qutb. Fi Dzilalil Qur’an, (Beirut : Thyan al-Turats al-Arabi, 1967).

Stephen Hirtenstein, Dari Keragaman ke Kesatuan Wujud ; Ajaran dan
Kehidupan Spritual Syaikh al-Akbar Ibn ‘Arabi, (Jakarta : PT.
RajaGrafindo Persada, 2001)

Taufik Abdullah, dkk., Ensiklopedi Tematis Islam Asia Tenggara, (Jakarta :
Ichtiar Baru Van Hoeve, tt)

Wan Mohd Nor Wan Daud. Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M.
Naquib Al-Attas. (Bandung : Mizan. 2003)

Yusuf Al-Qaradhawi, Fatawa Mu’ashirah, (Beirut : Dar al-Ma'rifah, 1988)

Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, (Jakarta : LP3ES, 1985)

Kontekstualita, Vol. 34, No. 2, 2017 98



